

نظرات في التاريخ الإسلامي ٣ مقدمة الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، دعانا إلى النظر في أحوال من سبقنا، وأن تكون غايتنا من هذا النظر الاتعاظ والاعتبار، فقال تعالى: ﴿ قُدْ خُلْتُ من قَبْلُكُمْ سَنَّنْ فُسيروا في الأرض فانظروا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٧]. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وصفيه وخليله، وخيرته من خير خلقه وحبيبه، رباه الله على عينه، وأدبه فأحسن تأديبه، وجعل من بين الوسائل المؤدية إلى ذلك سوق القصص المتعلق بأنباء ما قد سبق مما يحمل العبرة والعظة، فقال تعالى: ﴿ وَكُلاَّ نَقُصُ عَلَيْكَ مَنْ أَنبَاء الرُّسُلِ مَا نَثْبَتُ بِهِ فَوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذه الْحَقّ وموعظة وذكري للمؤمنين ﴾ [مود: ١٢٠]. اللهم صلِّ وسلم وبارك على هذا النبي الكريم، وارض اللهم عن آله وأصحابه وأزواجه وذريته وآل بيته، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد: فإن من المهم للعاملين في مجال الدعوة أن يكونوا على معرفة بأحداث التاريخ، لا سيما تاريخ الإسلام الذي يؤمنون به، ويدعون الناس إليه. وتبدو أهمية هذه المعرفة فيما يلي: (١) أن أحوال الأمم تتشابه، وسنة الله في إنجاء المؤمنين وإهلاك المكذبين لا تتغير، وفي إلمام الداعية بهذه الأحوال والسنن أكبر الأثر في حمل النفوس على حسن الأسوة بمن مضى في الأخذ بأسباب السعادة، واجتناب أسباب الهلاك. وعلى هذه الوجه يُحْمَلُ ما ورد في كتاب الله تعالى من قصص يمثل ثلاثة

أرباع القرآن، تحمل على الاعتبار بأحوال الأمم في كفرهم وإيمانهم، وشقاوتهم وسعادتهم.

(٢) أن التاريخ الإسلامى سجل حافل بالأحداث التى مرت بها الأمة حال تقدمها وتخلفها، وهو الشاهد لصدق مبادئها وسلامة عقائدها، أو الشاهد عليها.

ولذا فإن في معرفة الداعية لأحداث التاريخ الإسلامي، ما يمكنه من الإسهام في بناء كيان الأمة الفكرى، وتكوينها العقدى والاجتماعي، حين يؤيد المبادئ النظرية بالوقائع التاريخية.

(٣) أن أعداء الإسلام عمدوا - في حربهم ضد الإسلام - إلى تشويه التاريخ، والتعرض بالغمز واللمز لرموزه، أفرادًا - كانوا - أو جماعات.

وفى معرفة الداعية لأحداث التاريخ من مصادرها الصحيحة ما يفوت على هؤلاء المغرضين فرصتهم، ويحمى أفراد الأمة من كيدهم ومكرهم.

لأجل هذا \_ وغيره \_ كانت نصيحة أسلافنا الصالحين بأهمية المعرفة بأحداث ووقائع التاريخ.

يقول الشاعر :

اقرأ التاريخ إذ فيه العبر ضَاعَ قَوْمٌ لَيْسَ يَدْرُونَ الخبر ويقول شاعر آخر :

من لم يعظه الدهر لم ينفعه ما راح به الواعظ يومًا أو غـــدا من لم تفــده عبراً أيامــه كان العمى أولى به من الهدى ويقول أحد الحكماء: «من لم يعرف أغوار ماضيه، لم يدرك أسرار حاضره». ويقول آخر: «من لا ماضى له فلا حاضر ولا مستقبل له».

ويقول فضيلة الإمام الأكبر الشيخ محمد الأحمدى الظواهرى: «للتاريخ فائدة هائلة، قد لا يعرفها إلا من قرأ التاريخ، أو رأى أعمال وأفكار من قرءوا التاريخ، فإنه يرقى الفكر إلى درجة عظمى، ويؤثر في الأخلاق تأثيرًا كبيرًا، ويرقى في

العقل أكثر مما يتصور، وعلم يحصر بين يديك العصور الخالية، والأمم البائدة، والممالك السحيقة، بأعمالها وعاداتها وأخلاقها ومدنيتها، وحسناتها وسياستها، ويمثل الحوادث بين يديك كلها لتأخذ منها خلاصة المستحسنات وتبتعد عما عداها لجدير بأن تكون له أعظم فائدة»<sup>(1)</sup>.

الأسلوب الأمثل لدراسة التاريخ الإسلامى:

عند تناول التاريخ الإسلامي بالحديث ينبغي ألا نهتم بالجانب السياسي منه فقط، أو نرصد الأحداث والظواهر الاجتماعية دون غيرها.

بل إن تعاليم الإسلام التي تنظم حياة الأفراد والمجتمعات \_ في هذه الجوانب أو غيرها، داخل المجتمع المسلم أو خارجه \_ تعد جزءاً لا يتجزأ من هذا التاريخ، والقائمون على تنفيذ هذه التعاليم من الحكام والعلماء والمجاهدين هم أبرز ما في هذا التاريخ وأهم عناصره.

ولذا فإن الأسلوب الأمثل لدراسة التاريخ الإسلامي ينبغي أن يحتوى على العناصر التالية:

(۱) التعرف على أهم الجوانب المتعلقة بعقيدة الإسلام وشريعته، وجعلها المحور الرئيسي الذي تدور عليه كافة الأحداث التي مرت بها الأمة في تاريخها الطويل، وإبراز الحقيقة التي تدل على أن عزة الأمة ورفعة رايتها تتناسب \_ طرديًا \_ مع تمسكها بدينها، وإحياء تعاليمه.

(٢) العناية بسير الرجال والأبطال - لا في المجال السياسي فحسب - ولكن في مختلف المجالات: علمية، أو دعوية، أو اجتماعية.

(٣) التصدى لكافة المحاولات الرامية إلى تشويه صورة الإسلام بتشويه تاريخه والإساءة إلى رموزه، وبيان الحقائق المدعومة بالأدلة، والمتجردة من الهوى<sup>(٢)</sup>.

 العلم والعلماء ونظام التعليم للمؤلف المذكور (ص١٣٥) بتصرف ـ نقلاً عن (دور الدولة الأموية في خدمة الدعوة الإسلامية) ص٣ ـ رسالة دكتوراء للباحث/ عبد الرحمن أبو عامر.

(٢) انظر (ثقافة الداعية) للدكتور/ يوسف القرضاوى. وانظر (نظرات فى دراسة التاريخ الإسلامى)
 للدكتور/ عبد الرحمن على الحجى.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

وفى محاولة لتحقيق الأهداف المشار إليها هنا، والجمع بينها وبين الطريقة التقليدية فى سرد الأحداث وتتبعها واستخلاص العبرة منها، كانت فكرة هذا البحث والذى أسميته: (نظرات فى التاريخ الإسلامى).

وقد احتوت الدراسة على ثلاثة فصول على النحو التالي:

### الفصل الأول: بعنوان (بين الجاهلية والإسلام):

وتحدثت فيه عن الجوانب التالية: العقيدة، العبادات والشعائر، الأحكام والشرائع، القيم والأخلاق.

الفصل الثاني: بعنوان (العوامل التي شكلت تاريخ الإسلام):

وتحدثت فيه عن الجوانب التالية: تمسك المسلمين بتعاليم الإسلام، وقيامهم بدعوة غيرهم إلى الإسلام، وقيامهم بالفتوحات الإسلامية، والجهاد ضد قوى الشر والطغيان.

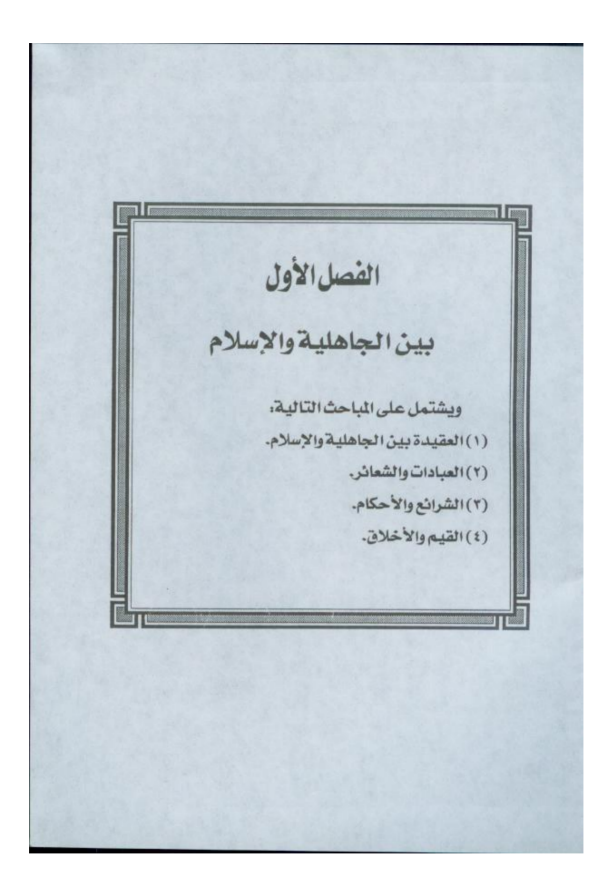
## الفصل الثالث: بعنوان (مفتريات حول التاريخ الإسلامي):

وتحدثت فيه عن الجوانب التالية: المسلمون واستعمال السيف، المسلمون والغنائم، العلاقة بين الإسلام والعروبة، الأسباب الخارجية وعلاقتها بانتشار الإسلام.

وفى النهاية نسأل الله تعالى أن يتقبل هذا العمل، ويجعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن يغفر لنا ولوالدينا ولأساتذتنا، وأن يسخرنا لخدمة دينه، وتبليغ دعوته إلى العالمين.

المؤلف

أستاذ دكتور/ طلعت محمد عفيفي سالم



• تمهيد :

جاء في القرآن الكريم وأحاديث النبي الأمين على وكلمات الصحابة ما يؤكد على أن فترة ما قبل الإسلام كانت الجاهلية تضرب فيها بجذور عميقة.

وقد ورد ذكرها فى القرآن الكريم فى مواضع أربعة من كتاب الله تعالى هى على التوالى:

(١) فى شأن المنافقين فى غزوة أحد قال رب العزة: ﴿ ... وَطَائفَةٌ قَدْ أَهَمْتُهُمُ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِالله غَيْرَ الْحَقَ ظَنْ الْجَاهليَّة... ﴾ (آل عمران: ١٥٤].

(٢) وفى النعى على ما يخالف شرع الله من أقضية وأحكام، يقول رب العزة: (أَفَحُكُمُ الْجَاهليَّة يَغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ منَ الله حُكْمًا لَقَوْمٍ يُوقنُونَ ) [المائد: ٥٠].

(٣) وفى النهى عن تقليد النساء لمن سبقهن فى زيّهن وملابسهن قال ربنا: (... وَلا تَبَرُجْنَ تَبَرُج الْجَاهليَّة الأُولَىٰ... (١٢ - ١٢).

(٤) وفى شأن الكفار يوم صلح الحديبية جاء قوله سبحانه: ﴿إذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّة حَمِيَّة الْجَاهليَّة ﴾ [النتح:٢٦].

أما السنة فقد ورد فيها هذا اللفظ مرارًا وتكرارًا، وأريد به تارة الزمن السابق على الإسلام، مثل حديث: "من أحسن فى الإسلام لم يؤاخذ بما عمل فى الجاهلية، ومن أساء فى الإسلام أُخِذَ بالأول والآخر"<sup>(۱)</sup>.

وتارة يطلق ويراد به ما كان سائدًا قبل الإسلام من عوائد وتقاليد، مثل حديث: «ليس منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية»<sup>(٢)</sup>.

وقد وردت هذه اللفظة فى جميع كتب السنة قاطبة، وتكرر ذكرها فى كتاب مثل صحيح البخارى فى أكثر من خمسين موضعًا وفى مسند أحمد فى أكثر من مائتى موضع<sup>(٣)</sup>.

 (۱) أخرجه البخارى (جد ٤، ص١٩٥) كتاب استتابة المرتدين والمعاندين ـ باب الترجمة/ وأخرجه مسلم (جدا، ص١١١) كتاب الإيمان ـ باب هل يؤاخذ بأعمال الجاهلية.
 (٢) أخرجه البخارى (جدا، ص٢٢٥) كتاب الجنائز ـ باب ليس منا من شق الجيوب.
 (٣) راجم المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى ـ مادة: جهل.

تظرات في التاريخ الإسلامي

جاء فى كتاب النهاية فى غريب الحديث والأثر عند الحديث عن لفظة (جاهلية): «قد تكرر ذكرها فى الحديث، وهى الحال التى كانت عليها العرب قبل الإسلام من الجهل بالله ورسوله وشرائع الدين، والمفاخرة بالأنساب والكبر والتجبر وغير ذلك»<sup>(1)</sup>. اهـ.

ومن كلمات الصحابة فى هذا المقام كلمة سيدنا جعفر بن أبى طالب أمام النجاشى ملك الحبشة: «أيها الملك كنا قومًا أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة... إلغ»<sup>(1)</sup>. وسنذكرها بتمامها فيما بعد إن شاء الله.

وتُعَدَّ معرفة المسلم بما كان عليه أمر الناس في الجاهلية ضرورة لا غنى عنها، وذلك لتحقيق أمرين:

(١) إدراك عظم المنة التي أنعم الله بها على الناس بالإسلام، فإن الأشياء تتميز بأضدادها، وصدق الله إذ يقول – في الإشارة إلى هذا: ﴿ لَقَدْ مَنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمنينَ إذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُوَكِّيهِمْ وَيُعَلّمُهُمُ الْكتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينِ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

(٢) التعرف على حقيقة هذه الجاهلية دون إخفاء أو مجاملة، حيث حاول البعض أن يعرض تاريخ هذه الجاهلية \_ وبخاصة فى بلاد العرب \_ مبرأ من كل عيب إلا فى النادر القليل، ليؤسس بذلك للدعوة القومية، ويضرب الإسلام فى خصيصة من خصائصه وهى العالمية.

وفى إشارة مجملة إلى أهمية المعرفة بهذه الجاهلية يقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «إنما تُنْقَض عُرَى الإسلام عروة عروة إذا نشأ فى الإسلام من لم يعرف الجاهلية».

وحقًا ما قال سيدنا عمر فإن الذي يشاهد وحشة الليل وظلمته أقدر على معرفة ضوء النهار وقيمته، أما الذين يعيشون غافلين بما كانت تعج به الجاهلية من

النهاية في غريب الحديث والأثر - ابن الأثير (جـا، ص٣٢٣) مادة: جهل.
 (٢) سيرة ابن هشام (جـا، ص٣٢٧) طبعة المكتبة التوفيقية بالأزهر.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1.

.11 ضلالات والحرافات فلا يدركون قيمة هذا الدين، ولا قدر النعمة التي يحصَّلونها بتمسكهم به والتزامهم بتعاليمه، ولللك يفرُّطون فيه، وتتلقفهم دعاوى الشر والضلال فتؤثر فيهم، وتنال بغيتها منهم. وفي ضوء ما سبق نعرض ما كان عليه أمر الناس في الجاهلية في جوانب العقيدة والعبادة والشريعة والأخلاق، ونرى ماذا قدم الإسلام للناس في كل مجال منها، وذلك في المباحث التالية. الكينالما ٢٢ رسمنا في المباحث الدار ٢) المتحد والمعلية العلمة مع الم الله المتحدة المحمد المتحد المتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد with it along , gates it inger all by in the all it added the

# المبحث الأول

## العقيدة بين الجاهلية والإسلام

(١) أصالة العقيدة في النفس الإنسانية:

تتفق ملاحظات العلماء مع ما يقول به الإسلام من أن العقيدة رافقت رحلة الإنسان منذ وطئت أقدامه الأرض، بحيث لم يخل عصر من العصور عن عقيدة يعتنقها الإنسان، سواء كانت هذه العقيدة حقًا أو باطلاً.

يقول هنرى برجسون: «لقد وجدت وتوجد جماعات إنسانية من غير علوم وفنون وفلسفات، ولكنه لم توجد قط جماعة بغير ديانة»<sup>(۱)</sup>.

ويقول المؤرخ الإغريقي بلوتارك: «لقد وجدت في التاريخ مدن بلا حصون، ومدن بلا مدارس، ومدن بلا قصور، ولكن لم توجد مدن بلا معابد»<sup>(\*)</sup>.

وفى الحديث القدسى: «إنى خلقت عبادى حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم<sup>(٣)</sup>، وحرَّمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بى ما لم أُنزل به سلطانًا»<sup>(1)</sup>.

ففى هذه الرواية الصحيحة ما يفيد أن جميع الخلق دون استثناء ـ وهو ما يدل عليه لفظ (كلهم) ـ خُلقُوا مستعدين لقبول الهداية، ولكن الشياطين تغلبت عليهم، وبدلت وغيرت مَن عقيدتهم.

(١) الدين (ص٨٥) دكتور/ محمد عبد الله دراز \_ مطبعة السعادة سنة ١٩٦٩م.

(٢) وجود الله (ص١٩) دكتور/ يوسف القرضاوي ـ مكتبة وهبة.

(٣) قال في النهاية (جدا، ص٣١٧) مادة: جول: ففاجتالتهم الشياطين؛ أي استخفتهم، فجالوا معهم في الضلال.

(٤) أخرجه مسلم (جـ٤، ص٢١٩٧) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها ـ باب الصفات التي يُعْرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ولما كان الإنسان - فى كل زمان ومكان - فى حاجة إلى من يأخذ بيده إلى العقيدة الصحيحة، ويرشده إلى الوجهة السديدة لينتصر على تلك الشياطين، كان الله تعالى يبعث الرسل بين الحين والآخر لهذا الغرض، بحيث لم يخل عصر من العصور من هؤلاء المصلحين.

يقول الله تعالى: ﴿ ... وَإِنْ مَنْ أُمَّةَ إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤].

وهذا ما يؤكد عمق العقيدة ورسوخها في النفس الإنسانية منذ وجودها على هذه الأرض.

### (٢) واقع العقيدة قبل ظهور الإسلام:

كان الضلال المبين سمة بارزة لكل ما هو سائد على ظهر الأرض \_ كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم \_ ولم يستثن من هذا الضلال سوى عدد ضئيل جداً من البشر، كانوا بمثابة قطرة في بحر.

ففى الحديث: «إن الله نظر إلى أهل الأرض، فمقتهم، عربهم وعجمهم، إلا بقايا من أهل الكتاب»<sup>(۱)</sup>.

وتجلى هذا الضلال بصورة واضحة في أمر العقيدة، فلم يكن هناك شي، صحيح، وإنما تخبط وتيه في شتى أرجاء الأرض.

يقول الشاعر أحمد شوقي مشيرًا إلى هذا:

أتيت والناس فوض لا تمر بهم إلا على صنم قد هام في صنم

ففي بلاد العرب انتشرت الوثنية وعبادة الأحجار على المستوى العام والخاص.

فكان من بين أصنامهم العامة اللات والعزى ومناة، وقد ذكرت بأسمائها فى القرآن الكريم، فى قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَىٰ ﴿ إِنَّ وَمَنَاةَ الثَّالَثَةَ الأُخْرَىٰ ﴾ [النجم:١٩، ٢]، ومن أصنامهم كذلك "هبل" الذى نادى أبو سفيان باسمه يوم أحد قائلاً: اعل هبل.

(1) أخرجه مسلم (جـ٤، ص٢١٩٧) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها ـ باب الصفات التي يُعْرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ومن جملة هذه الأصنام العامة ما كانوا يحيطون به الكعبة، حتى امتلاً فناؤها بعدد كبير منهم، وقد ظلت قائمة حول الكعبة حتى هدمها رسول الله ﷺ بمكة يوم الفتح.

أورد البخارى فى صحيحه عن عبد الله رضى الله عنه قال: «دخل النبى على الله مكة يوم الفتح، وحول البيت ستون وثلاثمائة نُصُب، فجعل يطعنها بعود فى يده ويقول: جاء الحق وزهق الباطل، جاء الحق، وما يبدئ الباطل وما يعيدا<sup>(۱)</sup>.

وإلى جانب هذه الأصنام العامة اتخذ أهل كل دار لأنفسهم صنمًا يعبدونه.

قال ابن إسحاق: «اتخذ أهل كل دار فى دارهم صنمًا يعبدونه، فإذا أراد الرجل منهم سفرًا تمسَّح به حين يركب، فكان ذلك آخر ما يصنع حين يتوجه إلى سفره، وإذا قدم من سفره تمسح به، فكان ذلك أول ما يبدأ به قبل أن يدخل على أهله، فلما بعث الله رسوله محمدًا على بالتوحيد، قالت قريش: «أجعل الآلهة إلهًا واحدًا، إن هذا الشيء عجاب»(").

ومن العجيب في اتخاذهم الأوثان آلهة أنها تحولت إلى عبادة جنس الحجارة والمأكولات، مما يدل على الدرك الأسفل الذي انحطوا إليه في هذا المقام.

أورد البخارى فى صحيحه عن أبى رجاء العطاردى قال: «كنا نعبد الحجر، فإذا وجدنا حجراً هو أخير منه القيناه وأخذنا الآخر، فإذا لم نجد حجراً جمعنا جُنُوهُ<sup>(٢)</sup> من تراب، ثم جئنا بالشاة فحلبنا عليه، ثم طفنا به»<sup>(٤)</sup>.

ولكثرة ما شاع بين العرب من عبادة الأوثان كانوا ينعتون دائمًا بالمشركين سمة لهم، واسمًا لزمهم، رغم أن أممًا أخرى سبقتهم أو عاصرتهم كانت تشرك بالله<sup>(ه)</sup>.

(1) أخوجه المبخارى (جـ٣، ص١٢) كتاب المغاوى ـ باب أين ركز النبى ﷺ الراية يوم الفتح.
 (٢) سيرة ابن هشام (جـ١، ص٨٧).
 (٣) جُنُوة: جاء فى النهاية (جـ١، ص٣٣) مادة: جثا: «الجُنَّا جمع جُنُوة، وهى الشىء المجموع».
 (٤) أخرجه البخارى (جـ٣، ص٣٩) كتاب المغاوى ـ باب وفد بنى حنيفة وحديث ثمامة بن أثال.
 (٤) أخرج البخارى (وـ٣، ص٣٩) كتاب المغاوى ـ باب وفد بنى حيفة وحديث ثمامة بن أثال.
 (٥) انظر «سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد» الإمام محمد بن يوسف الصالحى ـ طبعة سنة 1984م ـ المجلس الأعلى للشئون الإسلامية.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

10 بل ورد أنهم كانوا يتخذون إلهًا من العجوة، فإذا جاع أحدهم لم يجد ما يسد به جوعته سوى إلهه فيأكله. والخلاصة أن عبادة الأصنام كانت المظهر السائد في عقيدة العرب(١)، وإن لم يمنع ذلك وجود تجمعات لليهود كالتي كانت في المدينة وخيبر، وتجمعات للنصاري كالتي كانت في اليمن. وقد امتدت الوثنية إلى تلك الديانتين أيضًا فكدرت صفاءهما، وألغت صلاحيتهما لقيادة البشرية. ويكفينا في هذا ما سجله القرآن الكريم بشأن تسرب الشرك والوثنية إليهما. يقول رب العزة: ﴿ وَقَالَت الْيَهُودُ عَزِيرُ ابْنُ اللَّهُ وَقَالَتِ النَّصَارِي الْمُسِيحُ ابْنُ اللَّه ذَلِكَ قُولُهُم بأَفُواهِهم يضاهتون قُولُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِن قَبْلِ قَاتَلُهُم الله أَنَّى يَؤْفَكُونَ ٢ اتْحَدُوا أَحْبَارِهُمْ وَرُهْبَانِهُمْ أَرْبَابًا مَن دُون الله والمسيح ابن مريم ... ﴾ [التوبة: ٣٠، ٣١]. ولم تسلم بقعة من الأرض آنذاك من ألوان مختلفة من الشرك، فعبدت الكواكب وعبدت النار وغير ذلك كثير، حتى إن بلداً كالهند \_ على سبيل المثال \_ تجاوز فيها عدد الآلهة في القرن السادس مثات الملايين. يقول الأستاذ أبو الحسن الندوى: «قد بلغت الوثنية أوجها في القرن السادس، فقد كان عدد الآلهة في "ويد" ثلاثة وثلاثين، وقد أصبحت في هذا القرن ٣٣٠ مليونًا، وقد أصبح كل شيء رائعًا وكل شيء جذابًا وكل مرفق من مرافق الحياة إلهًا يُعْبَد، وهكذا جاوزت الأصنام والتماثيل والآلهة والإلهات الحصر، وأربت على العد، فمنها أشخاص تاريخية، وأبطال تمثل فيهم الله \_ زعموا \_ في عهود وحوادث معروفة، ومنها جبال تجلَّى عليها بعض آلهتهم، ومنها معادن كالذهب والفضة تجلى فيها الإله، ومنها آلات الحرب وآلات الكتابة وآلات التناسل، وحيوانات أعظمها البقرة، والأجرام الفلكية وغير ذلك... ، (٢). (١) راجع اسيرة ابن هشام؛ (جـ١، من ص ٨٠: ص٩٢) فقد تعرض فيها ابن هشام لذكر أصناف الأصنام المعبودة لدى العرب وأسماء القبائل التي اختصت بكل صنم منها. (٢) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين (ص٥٦) أبو الحسن الندوي \_ طبعة عاشرة سنة ١٩٧٧م \_ طبع دار القلم بالكويت.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

### (٢) اهتمام الإسلام بأمر العقيدة:

وجه الإسلام كل اهتمامه منذ اللحظة الأولى لنزول القرآن على النبى محمد الله تصحيح العقائد القائمة، ودعوة الناس إلى التوحيد الخاص لله تبارك وتعالى، ونبذ كافة مظاهر الشرك والوثنية.

ويبدو هذا الاهتمام بأمر العقيدة واضحاً من خلال ملاحظة ما يلي:

(1) تركيز القرآن الكريم خلال الفترة المكية التي امتدت إلى ثلاثة عشر عاماً كاملاً على قضية العقيدة دون غيرها، واشتماله خلال هذه الفترة على إجابة لكل تساؤل حول ماهية الإنسان؟ وسر وجوده؟ ومصيره بعد الموت؟ ومن خلقه وخلق ما حوله من الكائنات التي يراها أو تغيب عن عينه؟ وكيف يتعامل الإنسان مع خالق هذا الكون؟ وما صفاته؟ وكيف يتصل بخلقه؟ وماذا أعد للطائعين من عاده، والعصاة منهم... إلخ.

ولم يتناول القرآن الكريم خلال هذه الفترة أية تفريعات تتعلق بنظام الحياة إلا بعد أن علم ربنا أن قضية العقيدة قد استوفت حقها من البيان، ووجد من البشر من كان صادقًا في إيمانه بها، واعتناقه لها.

ولما كان تغيير العقائد التي ألفها الناس وورثوها عن آبائهم وأجدادهم أمراً ليس بالهين، فقد تنوعت أساليب القرآن الكريم في هذه المسألة، ما بين مثل يضربه، أو قصة يسوقها، أو عظة يهز بها أوتار القلوب، وتارة يستخدم أسلوبًا عقليًا، وتارة يستخدم أسلوبًا جدليًا. . . إلخ. كل هذا للوصول إلى الإقناع بالعقيدة الصحيحة، واستقرارها وتمكنها من قلوب المؤمنين بها.

(ب) تأكيد الإسلام الدائم على أن صحة العقيدة وسلامتها لا بديل عنه لقبول أى عمل من الأعمال.

يقول رب العزة: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ... ﴾ [النساء: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿ ... وَمَن يُرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

نظرات في التاريخ الإسلامي

أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنيَا وَالآخِرَة وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البتر:: ٢١٧]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ كَانَ تَوْحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنَ الشَّاكِرِينَ (الزمر: ٢٥، ٢٦]. ومن ثمَّ كان توحيد الله تعالى وعدم الشرك به أول الواجبات ورأس الوصايا.

يقول رب العزة: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا...﴾ (الناء:٣١].

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاً تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا ... ﴾ [الإسراء: ٢٣]. ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ... ﴾ [الانعام: ١٥١].

(٤) منهج الإسلام في تصحيح العقيدة:

عمل الإسلام في هذا المجال على محورين أساسيين يكمل أحدهما الآخر، يتمثل الأول منهما في الهدم والآخر في البناء.

وقد تعرَّض الإسلام في المحور الأول لكل ما كان قائمًا من معتقدات في الجاهلية فكشف عوارها، ونقض بنيانها، وساق الحقائق تلو الحقائق على تفاهتها وحقارتها.

اسمع إليه وهو يخاطب الوثنيين من عباد الأصنام والنار والكواكب وغير ذلك، فيقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ من دُون اللَّه عبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ فَنْ أَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمَ لَهُمْ أَيْد يَطْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعَيْنَ يُبْصُرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُل ادْعُوا شُركَاءَكُمْ ثُمْ كَيدُون فَلا تُنظرُون فَي إِنَّ وَلِي اللَّهُ الذي نَزَل الْكتاب وهُو يَتُولَى الصَّالحين فَنْ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونه لا يَسْتَطِيعُونَ الذي نَزَل الْكتاب وهُو يَتُولَى الصَّالحين فَنْ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونه لا يَسْتَطِيعُونَ نَصُركُمْ وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ فَنْ يَعَاد اللهُ الذي تَدْعُونَ مِن دُونه لا يَسْتَطِيعُونَ إِلَيْكَ وَهُمُ لا يُصُرُونَ فَا الْعَالِ.

﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونَ اللَّه لا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ٢٠ أَمُواتٌ غَيْر أَحْيَاء

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ومَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النحل: ٢٠، ٢١].

﴿ وَأَتَّخَذُوا مِن دُونِه آلَهَةً لا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلا يَمْلِكُونَ لأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلا نَفْعًا وَلا يَمْلَكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَاةً وَلا نُشُورًا ﴾ [الفرتان: ٣].

إِيَّذَعُو مِن دُون اللَّهِ مَا لا يَضُرُهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُو الضَّلالُ البَّعِيدُ ( يَدْعُو
 يَدْعُو
 المَن ضَرُهُ أَقَرْبُ مِن نَفْعِه لَبِنْسَ الْمُولَى وَلَبِنْسَ الْعَشِيرُ ﴾
 [الحج: ١٢، ١٢].

والآيات في هذا المعنى كثيرة، ولكن فيما ذكرت كفاية.

فى الوقت ذاته واجه القرآن الكريم أهل الكتاب المشركين، وفند مزاعمهم، وأبطل معتقداتهم.

وإليك بعض ما ورد بهذا الشأن:

يقول الله تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْض سُبُحَانَ اللَّه عَمًا يُصِفُونَ ﴾ [الموسون: ٩١].

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهُةً إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبُحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمًّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنياء: ٢٢].

﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء وَهُوَ بِكُلِ شَيَّء عَلِيمٌ ﴾ [الأنمام: ١٠١].

﴿ إِنَّ مَثْلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثْلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (آل عمران:٥٩].

كما فند القرآن الكريم مزاعم اليهود والنصارى فى أنهم أبناء الله وأحباؤه، ومزاعم اليهود فى قولهم إن الله فقير ونحن أغنياء، وزعمهم أن يد الله مغلولة، وأبان عن تحريف الفريقين لما أنزله الله إليهم من كتب لقاء عرض قليل من أعراض الدنيا، وغير ذلك كثير من موضوعات العقيدة.

وفى المحور الثانى وهو محور البناء قدم الإسلام عقيدة تتميز بمجموعة من الخصائص(1)، نشير إليها إجمالاً فيما يلى:

(1) أنها عقيدة واضحة لجميع البشر على اختلاف مشاريهم الفكرية، ومستوياتهم العقلية، فالعامي لا يجد صعوبة في فهم عقيدة الإسلام والتعبير عنها، بعكس ما يسود من عقائد عند غير المسلمين، مما يجعلهم يقولون: «اعتقد وأنت أعمى»، أو «أغمض عينيك ثم اتبعني».

(ب) أنها عقيدة شاملة تجيب على كافة التساؤلات، وتعتمد في إثباتها على إثارة العواطف مع إقناع العقول، فهي ترقى بالعقل والقلب معًا.

(ج.) أنها عقيدة تتفق مع نداء الفطرة في كل ما تدعو إليه، لا يشعر الإنسان في ظلالها بتناقض، ولا يصيبه اضطراب.

(د) أنها عقيدة ربانية، فمصدرها من الله، والدال عليها كتاب الله، والناطق بها رسول الله ﷺ وليس لأحد \_ كائنًا من كان \_ أن يتدخل فيها بإضافة شىء إليها أو حذف شىء منها.

(هـ) أنها عقيدة تربط بين الخالق والمخلوقين دون حاجة إلى وساطة كاهن يدخل الناس على الله متى شاء ويمنعهم متى شاء.

(٥) دور العقيدة في بناء المجتمع:

حين بدأت دعوة الإسلام هذه البداية الصحيحة في العناية بأمر العقيدة أولاً نجحت في استقطاب الكثير من الناس – ولا تزال – نحو الإسلام، فلفظ القوم معتقداتهم القديمة المليئة بالاضطرابات والخرافات، وأقبلوا على عقيدة التوحيد طائعين مختارين.

ومن أمثلة هذا الإيمان الاختياري \_ حبًّا في التوحيد الخالص، وكفرًا بالأصنام

(١) راجع في تفصيل هذه الخصائص كتاب (الخصائص العامة للإسلام) للدكتور/ يوسف القرضاري.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

الهزيلة الضعيفة \_ قول الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري حين رأى صنمه ومعبوده وقد بال عليه الثعلب، فأنشد يقول:

۲.

| لقد ضل من بالت عليه الثعـالب | ارب يبـــول الثعلبــان براســـه |
|------------------------------|---------------------------------|
| فلا خير في ربٍّ نأته المطالب | فلو کـــان ریّا کــان يمنع نفسه |
| وآمنت بالله الذي هـو غــالب  | برئت من الأصنام في الأرض كلها   |

ومن أمثلته أيضًا ما جاء فى قصة إسلام الصحابى الجليل عمرو بن الجموح رضى الله عنه، فقد ذُكر أن أولاده سبقوه إلى الإسلام، فعمدوا إلى الاحتيال لحمل والدهم على بغض الأصنام وكراهيتها، فكان أن حملوا صنم أبيهم وقرنوا بينه وبين كلب ميت بحبل، وألقوا بهما فى بئر لبنى سلمة تسيل إليها الأقذار، وتتجمع فيها.

فلما رأى أبوهم ما حدث لصنمه من الإهانة دون قدرة منه على أن يدفع عن نفسه ما حدث له، أنشد يقول:

والله لو كنت إلهًا لـم تكن أنت وكلب وسط بتر في قرن ثم ما لبث أن دخل في دين الله.

وكما رأى القدامى فى مسائل التوحيد كما عرضها الإسلام جذبًا لهم لتوافقها مع الفطرة، وبعدها عن التناقض أو الاضطراب مع نداء العقل، فقد رأى فيها المحدَّثون سهولة فى عرضها، ووضوحًا فى مبادئها، حيث لا يخفى على أحد من المسلمين - مهما قلت درجة ثقافته - معرفة ما يجب اعتقاده، بعكس الأديان الأخوى التى تترك كثيرًا من المسائل وأمامها علامات استفهام متعددة دون جواب، وهذا ما جعل العقلاء منهم يؤثرون الإسلام على ما سواه.

وفى كون العقيدة الإسلامية لا تزال حتى يومنا هذا تستقطب أعداداً كثيرة من غبر المسلمين ليدخلوا فى الإسلام، يقول فرانك ستوك ـ وهو شاب أمريكى اعتنق الإسلام ـ «إن المبادئ الإسلامية التى استوقفت نظرى واستقطبت جل اهتمامى أكثر من غيرها حين أقبلت على الإسلام، هى أن المسيحية كثيراً ما تترك جوانب باهتة

غامضة فى التصور الاعتقادى يعلوها الشك والريب. نقاط سكت عنها الدين المسيحى ولم أكن أدرى ماذا أفعل تجاهها. أما الإسلام فكل شىء فيه واضح لا لبس فيه ولا غموض، وهو يستغرق كافة جوانب الحياة الإنسانية ويشملها، فلا أحس بأدنى شك أو ارتياب، كما لا أشعر فى ظله أننى تائه أو ضال.

11

وحين استقرت العقيدة فى القلوب نزلت تعاليم الإسلام فصادفت أرضًا صالحة، فأينعت وأثمرت وآتت أكلها بإذن ربها، فعمَّ نور الله على العالمين، ودخل الناس فى دين الله أفواجًا.

وقد لفتت هذه الملاحظة نظر أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، فعبَّرت عنها فى كلمات وجيزات قالت فيها: «إنما نزل أول ما نزل منه ـ أى من القرآن ـ سورة من المفصَّل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شىء لا تشريوا الخمر لقالوا لا ندع الخمر أبداً، ولو نزل لا تزنوا لقالوا لا ندع الزنا أبداً، لقد نزل بمكة على محمد ﷺ ـ وإنى لجارية ألعب ـ فر بَلِ السَّاعَةُ مَوْعدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ في [الفر: ٢٤]، وما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده النه

وبهذا المنهج الربانى ينبغى أن يقتدى الدعاة إلى الله، فيوجهوا همتهم إلى ربط الناس بخالقهم، وتصحيح ما اعوج من عقائدهم، وليهتدوا فى هذا بهدى القرآن الكريم، ويتجنبوا مجادلات وسفسطات علماء الكلام التى لا تقيم اعوجاجًا، ولا تؤسس إيمانًا.

(1) أخرجه البخاري (جـ٣، ص٢٢٧) كتاب فضائل القرآن ـ باب تأليف القرآن .

## المبحث الثانى

العبادات والشعائر

(1) تلازم العقيدة مع العبادة، وبيان ما كانت عليه قبل الإسلام:

إذا كانت العقيدة متأصلة في النفس الإنسانية ـ كما سبق وأن بينا ـ فإن العقيدة تُرَجَمُ دائمًا عند أصحابها إلى شعائر ومناسك يقومون بها حيال من يعتقدون فيه القوة أو النفع.

فإذا جئنا لنتعرف على ما كان سائداً من شعائر وعبادات ساعة ظهور الإسلام فلن نجد أمامنا سوى مزيج من ألوان العبادة تغلغلت فى بعضها مظاهر الوثنية، واصطبغ بعضها بصبغة التعذيب والإيلام للجسد الإنسانى، وصولاً - فى زعم أصحابها - إلى مرضاة الله تعالى.

فالعرب كانوا يتقربون إلى آلهتهم ببعض القربات كالنحر لها<sup>(١)</sup>، والطواف والصلاة عندها، والدعاء والاستغاثة بها، وحكى القرآن الكريم عنهم فى تبرير عبادتهم لتلك الآلهة قولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّه زُلُفَىٰ... ﴾ [الزمر: ٣].

وعُرف عنهم الطواف بالبيت عرايا، وكانوا يقولون فى تلبيتهم: «لبيك لا شريك لك، إلا شريكًا هو لك، تملكه وما ملك» وكانوا حال طوافهم يصفَّرون ويصفقون كما حكى عنهم القرآن ذلك فى قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ صَلاتُهُمْ عندَ الْبَيْتِ إِلاَّ مُكَاءً وَتَصَدْيَةً... ﴾ [الانفال:٣٥].

قال ابن عباس رضى الله عنهما: «كانت قريش تطوف بالبيت عراة تصفرً وتصفق، والمكاء الصفير، والتصدية التصفيق»<sup>(٢)</sup>.

(۱) أشار القرآن الكريم إلى شىء من هذا فى مواضع متعددة، ومن ذلك قوله تعالى فى سورة الأتعام: ﴿ وَجَعَلُوا لله ممَّا ذَراً من الحرْث والأنعام نصيبًا فَقَالُوا هذا لله بزعْمهم وهذا لشُركائنا ﴾.
(۲) تفسير ابن كثير (جـ٢، ص٢٠٦) طبعة الحليي.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

وفى إشارة إلى ما كان سائداً عند غير العرب ننقل هذا النص الذى ندرك من خلاله ـ إضافة إلى ما سبق ذكره ـ عظمة الإسلام، والنعمة التى أنعم الله بها علينا من خلال هذا الدين.

يقول العلامة سليمان الندوى: «ما من دين خلا من العبادة لله، لكن الأديان القديمة حسب آتباعها أن الدين يطالبهم بإيذاء أجسامهم وتعذيبها، وأن الغرض من العبادة إدخال الألم على الجوارح، وأن الجسم إذا ازدادت آلامه كان فى ذلك طهارة للروح، ونزاهة للنفس، وعن هذه العقيدة نشأ التبتل عند الهنادك، والرهبانية عند النصارى، وابتدعوا من رياضات الجسم أنواعًا عجيبة، أشدها على الجسم أفضلها عندهم، وأقربها إلى الله فى زعمهم<sup>(1)</sup>.

ويردف العلامة سليمان الندوى كلامه هذا ببعض الأمثلة الواقعية، فيقول: «... فمنهم من آلى على نفسه آلا يغتسل طول حياته، ومنهم من لا يلبس إلا المسوح والثياب الخشنة، ومنهم من آلى على نفسه أن يعيش عريانًا إلا من خرقة يستتر بها، ماضيًا على ذلك مهما أثّرت فيه حرارة القيظ أو زمهرير الشتاء، ومنهم من لزم كهفًا فلا يبرحه أبدًا، وبعضهم اختار لنفسه أن يبقى واقفًا فى حر الشمس طول حياته، ومنهم من يحلف آلا يقتات إلا بورق الشجر، ومنهم من بقى حصورًا لا يتزوج، ومنهم من يعد من العبادة والقربة إلى الله منع التناسل، ومنهم من يرفع إحدى يديه فى الهواء، ويبقى كذلك طول عمره حتى تيبس يده وتجف، وكان بعضهم يحبس نفسه ما استطاع وهو يحسب أن ذلك من العبادة، ولا يزال فى الهند من يتعلق بشجرة منكسًا رأسه إلى تحت

وهذا كله وأمثاله مما كان عليه أتباع الأديان قبل مبعث سيدنا محمد على ظانين أن أعمالهم هذه من أقرب الوسائل إلى الله، ومن أفضل ما تزكى به النفوس، وتُطهَر به الأرواح"<sup>(1)</sup>.

 الرسالة المحمدية (ص ٢٤١) تعريب محمد ناظم الندوى - نقلاً عن (الفتح الإسلامي للدولة الرومانية، وأثر، في الدعوة الإسلامية) للدكتور/ قطب عبد الحميد قطب.
 (٢) المرجع السابق (ص ٢٤١ - ٢٤٢).

#### (٢) مكانة العبادة في الإسلام:

يشير القرآن الكريم إلى أن الغاية من خلق الإنسان هي عبادته لله تبارك وتعالى وذلك في قوله سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ [اللهريات:٥٦].

والعبادة بمعناها العام الخضوع لله تعالى خضوعًا كاملاً بالتزام ما أمر، واجتناب ما نهى، مع شدة الحب لله وشدة الخوف منه.

وبمعناها الخاص يراد بها ما يؤديه المرء من طاعات، وما يلتزمه من قربات رجاء مغفرة الله ورحمته.

وترتبط العبادة في الإسلام بالعقيدة ارتباطًا وثيقًا، ويوجب الإسلام على أتباعه الالتزام بما يمليه عليهم دينهم من عقائد وعبادات دون تفريق.

ومن الأدلة على ذلك من كتاب الله تعالى قوله سبحانه: ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعَبُدُنِي وَأَقِم الصَّلاةَ لذكْرى ﴾ [طه: ١٤].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعَبُدُونَ ﴾ [الابيه: ٢٥].

واقترن ذكر الإيمان بالعمل الصالح في كثير من الآيات، كما أمر المؤمنون بشتى الوان العبادات من صلاة وصيام وغيرهما، ونودوا قبل الأمر بـ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾.

وقد فطن إلى هذا الارتباط الوثيق بين العقيدة والعبادة سلف الأمة الصالح، وعلى رأسهم الإمام البخارى في كتابه (الجامع الصحيح) فكان كثيرًا ما يترجم لأبواب كتاب الإيمان بأعمال تُعَدَّ من صميم العبادة، وذلك كقوله: "باب قيام ليلة القدر من الإيمان، وقوله: باب الصلاة من الإيمان... إلخ».

ولذلك عُدَّ التقصير في العبادة وإهمالها جُرْمًا يعاقب عليه المرء كإهماله في أمر العقيدة ومسائل الإيمان.

يقول النبي المصطفى ﷺ: «عُرَى الإسلام وقواعد الدين ثلاثة، عليهن أُسْس

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

الإسلام، من ترك واحدة منهن فهو بها كافر حلال الدم، شهادة أن لا إله إلا الله، والصلاة المكتوبة، وصوم رمضان<sup>ي(۱)</sup>.

(٢) منهج الإسلام في إصلاح العبادة:

توجّه الإسلام إلى العبادات القائمة فعمل على تقويمها وتصحيحها في وجهتها وأسلوبها.

ففى شأن الوجهة أبان عن أن العبادة لا يتوجه بها أحد لغير الله، فهو المستحق للعبادة دون سواه.

قال تعالى : ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّه تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ ﴿ آَلَ وَلَقَدْ أُوحَى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلُكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنُ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنُ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ آَلَهُ فَاعَبُدُ وَكُن مَنَ الشَّاكرينَ ﴾ [الزمر: ٢٤ - ٢٦].

وبعد هذه الأوامر المجملة، والتى تكرر منها كثير فى القرآن الكريم تعرض لتفصيلات فى مجال العبادة مؤكداً على وجوب فعلها لله دون سواه، سواء كانت عبادات قلبية أو فعلية، فمن العبادات القلبية على سبيل المثال الحب والخشية والرجاء والتوكل، وكلها عبادات لا يصح التوجه بها لغير الله.

ففى شأن الحب قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحُبُ الله وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لَلَه ... ﴾ [البغر::١٦٥].

ويتحرك المؤمن في إطار هذا الحب لله تعالى فيحب من يحبه من عباد الله طاعة لله، وينفذ من الأقوال والأفعال والأحكام ما قد أذن فيه الله وأحبه، وهكذا.

وفى شأن الخشية، قال تعالى: ﴿ ... فَلا تَخْشُوُا النَّاسَ وَاخْشُوْنِ...﴾ [الماند: ٤٤].

وقال: ﴿ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

(۱) رواه أبو يعلى، وقال عنه الهيثمى فى مجمع الزوائد (جـ۱، ص٤٤): إسناده حسن، مع التنبيه على أن من العلماء من حمل الحديث على ظاهره فى أمر الصلاة والصيام، ومنهم من حمل الكفر فيه وفى أمثاله على من جحد فرضيتهما.

11

وفى شأن الرجاء قال: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴿ يَ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾ [الشرح:٧، ٨].

وفي شأن التوكل قال: ﴿ . . . وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُم مُؤْمَنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. ومن العبادات الفعلية الاستعانة والصلاة ومناسك الحج والعمرة والذبح.

ففى شأن الاستعانة والاستغاثة جاء قوله تعالى - بأسلوب يفيد الاختصاص - ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة:٥].

وقال عليه الصلاة والسلام: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشىء لم ينفعوك إلا بشىء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشىء لم يضروك إلا بشىء قد كتبه الله عليك،<sup>(1)</sup>.

وفى التوجه بالصلاة لله وحد، لا شريك له، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكَى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلْهُ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ [الانعام:١٦٢].

وكما أمر المسلم بإيقاع الصلاة كلها لله، فإنه لا يجوز التوجه بأركان منها كالركوع والسجود لغير الله، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ ﴾ [الحج:٧٧].

وفى أداء مناسك الحج والعمرة لله دون سواه يقول رب العزة: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجُ وَالْعُمْرَةُ لِلَّهِ ﴾ [البثرة: ١٩٦].

وفى الذبح لله يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرُ ﴿ فَصَلَ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ﴾ [الكوثر:١، ٢]، أى: فصلٌ لربك وانحر لربك.

واتجه الإسلام إلى العبادات ـ بعد أن حدد وجهتها ـ ليعدَّل ويقوِّم من أسلوبها وشكلها، وراعى الإسلام في هذا الجانب عدة أشياء نلخصها فيما يلى:

 (۱) أخرجه الترمذي وقال عنه: حديث حسن صحيح، (جـ٤، ص١٦٧) كتاب صفة القيامة – باب رقم ٥٩ منه/ وأخرجه أحمد (جـ١، ص٢٩٣). (1) عمد الإسلام إلى العبادات فعمل على تنويعها ما بين عبادات بدنية، وأخرى مالية، وما بين عبادات تتكرر فى كل يوم، وأخرى فى كل عام، وثالثة فى العمر مرة، وذلك ليدفع الملل عن الإنسان من ناحية، ويزكى فيه جوانب عديدة من ناحية أخرى.

(ب) جعل الإسلام العبادات تستغرق وقتًا وجيزًا من وقت الإنسان، ليتمكن من المواءمة بين كافة الواجبات المكلَّف بها حيال ربه وحيال أهله، وحيال جسده، ولم يُجز لأحد أن ينقطع بالكلية عن الحياة ويعيش راهبًا، بحجة عبادة الله تعالى، وفى الحديث: «إن لربك عليك حقًا، ولنفسك عليك حقًا، ولأهلك عليك حقًا، فأعط كل ذى حق حقه"<sup>(1)</sup>. بل إن الإسلام يرتقى بهذه الأعمال الدنيوية، ويضعها فى مصاف العبادات متى صلحت النيات، وابتغى بهذه الأعمال وجه الله تعالى.

(ج.) راعى الإسلام فى أمر العبادات اختلاف ظروف الشخص الواحد من حين لآخر، وظروف كل شخص عن غيره فأعطى مساحة للرخص فى أداء العبادات، كالتيمم عند فقد الماء أو تعذر استعماله، وقصر الصلاة وجمعها فى السفر، وصلاته على أية هيئة تتيسر إذا كان مريضًا، وجواز الفطر فى رمضان للحامل والمرضع والمريض والشيخ الكبير، وتكليف من يستطيع منهم القضاء فى أيام أخر، ومن لم يستطع فعليه أن يطعم مسكينًا عن كل يوم أفطره<sup>(٢)</sup>.

(٤) أثر العبادات في حياة الغباد:

يمكن أن نلخص الآثار المترتبة على أداء العبادات في النقاط التالية :

(1) شعور المرء فى ظل العبادات بالطمأنينة، والسكينة التى تلبى أشواق روحه، وتسمو بنفسه للارتباط بالملأ الأعلى، والتى لن تستطيع أية إمكانات مادية ملأها، أو تلبية حاجتها.

يقول الإمام ابن القيم: «في القلب شعث لا يلمه إلا الإقبال على الله.

 (۱) أخرجه البخارى (جدا، ص٣٣٧) كتاب الصوم - باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع، ولم ير عليه قضاء إذا كان أوفق له.
 (۲) انظر (الحصائص العامة للإسلام) - دكتور/ يوسف القرضاوى - ص١٥٥.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

TY

وفيه وحشة لا يزيلها إلا الأنس بالله.

وفيه حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته، وصدق معاملته.

وفيه قلق لا يسكنه إلا الاجتماع عليه، والفرار إليه.

وفيه نيران حسرات لا يطفئها إلا الرضا بأمره ونهيه وقضائه ومعانقة الصبر على ذلك إلى وقت لقائه.

وفيه فاقة لا يسدها إلا محبته والإنابة إليه ودوام ذكره وصدق الإخلاص له، ولو أُعطى الدنيا وما فيها لم تسد تلك الفاقة أبدًا»<sup>(1)</sup>.

(ب) استمداد الإنسان بأدائه للعبادات للقوة والطاقة التي تعينه على مواجهة تقلبات الحياة ومصاعبها.

يقول رب العزة: ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ٢٠ إِذَا مَسْهُ الشَّرُ جَزُوعًا ٢٠ وَإِذَا مَسْهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا ٢٠ إِلاَ الْمُصَلِّينَ ٢٠ الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ٢٠ وَالَّذِينَ فِي أَمُوالِهِمْ حَقٌ مُعْلُومٌ ﴾ [العار: ١٩ - ٢٤].

ويقول قتادة رضى الله عنه: «من يتق الله يكن معه، ومن يكن الله معه فمعه الفئة التي لا تُغْلَبُ، والحارس الذي لا ينام، والهادي الذي لا يضل»<sup>(٢)</sup>.

(ج) انضمام الإنسان إلى قافلة المؤمنين بالله الطائعين له فى السماء والأرض، وعلى مدى الدهور والأزمان، وما أسعدها من رفقة، وأجملها من صحبة كما قال رب العزة: ﴿ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرُسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِينَ وَالصَّدَيْقِينَ وَالشُهُدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ [الساء: ٦٩].

واى إنسان اسعد ممن يرافق هؤلاء ويرافقونه؛ إنها ليست مرافقة جسد وصورة، ولكنها مرافقة روح ووجدان، وفكر وقلب، وكفى أنه «معهم» وليس خلفهم، ولا قريبًا منهم... ولا يحسبن امرؤ من الناس أن مرافقة هؤلاء للمؤمن

> (١) نقلاً عن المرجع السابق (١٢). (٢) جامع العلوم والحكم (ص٢٢٨) ابن رجب الحنبلي ـ طبع مكتبة الدعوة الإسلامية.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

شى، هين ضئيل، أو أمر خيالى موهوم، فإنه لفرق كبير بين إنسان تاريخه هو تاريخ شخصه أو أسرته أو حزبه، فهو قريب القاع، سطحى الجذور، وإنسان تاريخه هو تاريخ الإيمان والهدى من عهد آدم، تاريخه هو تاريخ نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد من أولى العزم من الرسل ومن غيرهم من أصحاب النبوات والرسالات...»<sup>(1)</sup>.

وفى الحديث عن عبد الله رضى الله عنه قال: كنا إذا صلينا خلف النبى على قلنا: السلام على جبريل وميكائيل، السلام على فلان وفلان، فالتفت إلينا رسول الله على جبريل وميكائيل، السلام، فإذا صلى أحدكم فليقل: التحيات لله، والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنكم إذا قلتموها أصابت كل عبد لله صالح فى السماء والأرض...ه<sup>(۲)</sup>.

(د) وفى توجه المرء بالعبادة لله وحده لا شريك له ما يجمع عليه أمره، ويلم شمله على غاية واحدة يسعى لرضاها، ويتجنب سخطها، بعكس المشرك الذى أخضع نفسه لأكثر من إله، فهو مشتت القلب، مفرَّق الهم.

قال تعالى: ﴿ ضُوَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيه شُرَكَاءُ مُتَشَاكَسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرَجُلٍ هُلُ يُسْتَوِيَانَ مَثَلًا الْحَمْدُ لَلَّهُ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر:٢٩].

هذا؛ وتبقى جوانب أخرى تخص كل عبادة بذاتها كما لا تخلو العبادات من أثر اجتماعى يعود على مجموع الأفراد، لكنى اكتفى بما ذكرت إيثارًا للاختصار، ولان ما تثمره العبادات فى سلوك الأفراد ينعكس بالضرورة على مجموعهم، فتستقيم أمورهم، وينضبط سلوكهم.

(۱) الإيمان والحياة (ص٣٠١) دكتور/ يوسف القرضاوى ـ طبعة سابعة سنة ١٩٨٠م ـ مكتبة وهبة .
 (۲) أخرجه البخارى (جـ١، ص١٥٠) كتاب الأذان ـ باب التشهد فى الآخرة، وأخرجه مسلم (جـ١، ص١٣٠) كتاب الصلاة ـ باب التشهد فى الصلاة .

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

# المبحث الثالث

## الشرائع والأحكام

### (١) حاجة المجتمعات إلى الشرائع والأحكام:

يشير علماء الاجتماع \_ وعلى رأسهم ابن خلدون فى مقدمته<sup>(۱)</sup> \_ إلى أن الاجتماع الإنسانى ضرورة، فلا غنى للمرء عن وجوده وسط مجتمع، يفيدهم ويستفيد منهم، وهو ما يعنى وصف الحكماء له بأنه مدنى بطبعه.

وإذا كان اجتماع المرء مع غيره ضرورة فإنه لا بد أن تنشأ بين مجموع هؤلاء الأفراد معاملات وعلاقات، وأحيانًا خصومات. ولو تُرِك الأمر هكذا دون قواعد تضبط هذه العلاقات، وتقضى على أسباب الخصومات والمنازعات لتحول المجتمع إلى غابة، يأكل فيها القوى الضعيف، وتسود بين الجميع شريعة الغاب.

ومن ثمَّ كانت الشرائع والأحكام ضرورة لا يستغنى عنها مجتمع في القديم أو في الحديث.

وتدل آيات القرآن الكريم على أن الشرائع الإلهية كانت دائمة التواجد مع الإنسان حيث وُجد، وبُعث بها الأنبياء مع الدعوة إلى التوحيد، لتصلح علاقة الإنسان مع ربه، والإنسان مع بنى جنسه.

يقول رب العزة: ﴿ ... لكُلُّ جَعَلْنَا منكُمْ شَرْعَةً وَمنهَاجًا ... ﴾ [المائدة: ٨٨].

وفى الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه على قال: «الأنبياء إخوة لعلات<sup>(٢)</sup> أمهاتهم شتى ودينهم واحد»<sup>(٣)</sup>.

- (1) انظر (مقدمة ابن خلدون) ص٤ ٤ الباب الأول من الكتاب الأول في العمران البشرى على الجملة.
- (٢) إخوة لعلات: قال فى النهاية (جدا، ص ٢٩١) مادة: علل: «أولاد العلات: الذين أمهاتهم مختلفة وأبوهم واحد، أراد أن إيمانهم واحد، وشواتعهم مختلفة».
- (۳) أخرجه البخارى (جـ۲، ص٢٥٥) كتاب أحاديث الأنبياء ـ باب (واذكر فى الكتاب مويم)، وأخرجه مسلم (جـ٤، ص١٨٣٧) كتاب الفضائل ـ باب فضائل عيسى عليه الـلام.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

4.

#### (٢) صورة الشرائع والأحكام عند ظهور الإسلام:

ذكرنا فى النقطة السابقة أنه لا غنى لأى مجتمع عن تشريع يضبط العلاقات القائمة بين أفراده، سواء كان مصدره الوحى الإلهى، أو الأعراف والتقاليد، أو من وضع هيئة عليا فوضها المجتمع فى شأن إصدار القوانين.

وعند ظهور الإسلام كان العرب يتحاكمون إلى مجموعة من الأعراف والتقاليد توارثتها الأجيال، وكان مرجعهم فيها شيخ القبيلة أو الكاهن<sup>(۱)</sup>.

ومن بين ما نُقل إلينا من هذه التقاليد صور النكاح التي كانت سائدة عندهم وما يتعلق بها من أحكام.

أخرج البخارى فى صحيحه عن أم المؤمنين عائشة رضى الله تعالى عنها قالت : «إن النكاح فى الجاهلية كان على أربعة أتحاه، فنكاح منها نكاح الناس اليوم، يخطب الرجل إلى الرجل وليته أو ابنته فيصدقها ثم ينكحها، ونكاح آخر كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت من طمثها: أرسلى إلى فلان فاستبضعى منه، ويعتزلها زوجها ولا يمسها ابداً حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذى تستبضع منه، فإذا تبين حملها أصابها زوجها إذا أحب، وإنما يفعل ذلك رغبة نجابة الولد، فكان نكاح الاستبضاع، ونكاح آخر: يجتمع الرهط ما دون العشرة فيدخلون على الرأة كلهم يصيبها، فإذا حملت ووضعت ومرَّ عليها ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم، فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع، حتى يجتمعوا عندها تقول لهم: قد عرفتم الذى كان من أمركم، وقد ولدت، فهو ابنك يا فلان، تسمى من أحبت باسمه فيلحق به ولدها، لا يستطيع أن يمتنع منه الرجل، والنكاح الرابع: يجتمع على أبوابهن رايات تكون علماً، فمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن على أبوابهن رايات تكون علماً، فمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن على أبوابهن رايات تكون علماً، فمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن على أبوابهن رايات معلماً، فمن أرادهن دخل عليهن، في الله يمان كن ينصبن على أبوابهن رايات تكون علماً، فمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن على أبوابهن رايات معموا لها ودعوا لهم القافة، ثم ألحقوا ولدها بالذى يرون، ووضعت حملها، جمعوا لها ودعوا لهم القافة، ثم ألحقوا ولدها بالذى يرون،

(۱) انظر (المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية) ص٣٥ - دكتور/ عبد الكريم زيدان - نشر دار عمر بن الخطاب بالإسكندرية بدون تاريخ.

----

الجاهلية كله إلا نكاح الناس اليوم»(").

وعُرف من الأنكحة الفاسدة أيضًا نكاح الشغار، وقد أبطله كذلك رسول الله وعُرف من الأنكحة الفاسدة أيضًا نكاح الشغار، وقد أبطله كذلك رسول الله يُؤيم، فعن عبد الله بن عمر رضى الله تعالى عنهما أن رسول الله قَنْهُ نهى عن الشغار، والشغار أن يزوج الرجل ابنته، على أن يزوجه الآخر ابنته، ليس بينهما صداق<sup>(۲)</sup>.

وعُرف عنهم الجمع بين الأختين في الزواج، كما كان الابن يرث أباه حتى في نسائه، فيتزوج امرأة أبيه بعد وفاته، وقد أبطل الإسلام ذلك، وجاء القرآن الكريم بتحريمه، فقال تعالى: ﴿وَلا تَنكحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم مَنَ النَسَاء إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ [النساء:٢٢]. وفي سياق الحديث عن المحرمات قال سبحانه: ﴿وَأَن تَجْمعُوا بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ... ﴾ [النساء:٢٣].

وكان العرب يعددون الزوجات بلا حد، فأقر الإسلام المبدأ وقيده بأربع زوجات شريطة العدل بينهن.

ومما يدل على شيوع هذا التعدد عندهم ما جاء فى الحديث عن ابن عمر رضى الله عنهما أن غيلان بن سلمة الثقفى أسلم وله عشر نسوة فى الجاهلية، فأسلمن معه، فأمره النبى على أن يتخير أربعًا منهن<sup>(٣)</sup>.

وقال وهب الأسدى: أسلمت وعندى ثمانى نسوة، فذكرت ذلك للنبى ﷺ فقال النبى ﷺ: «اختر منهن أربعًا»<sup>(؛)</sup>.

وكانوا يأخذون بمبدأ التبنى، ويحرُّمون زوجة المتبنى كالابن الحقيقى، فألغى الإسلام التبنى، ولم يجعله مانعًا من الزواج، فقال تعالى في سياق الحديث عن

- أخرجه البخارى (جـ٣، ص٢٤٨) كتاب النكاح ـ باب من قال: لا نكاح إلا بولى.
  - (٢) أخرجه البخاري (جـ٣، ص٢٤٥) كتاب النكاح ـ باب الشغار.
- (۳) أخرجه الترمذى (جـ٣، ص٤٢٦) كتاب النكاح، باب ما جاء في الرجل يسلم وعنده عشر تسوة.
- (٤) أخرجه أبو داود (جـ١، ص٥٦٣) كتاب الطلاق، باب من أسلم وعنده نساء أكثر من أربع أو أختان.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

المحرمات من النساء: ﴿ ... وَحَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُم... ﴾ [النساء: ٢٣].

كما عرف العرب الطلاق، ولكنهم أطلقوا عدد مراته بلا تحديد وعرفوا الظهار وكان عندهم بمنزلة الطلاق، وكانت المرأة تعتد عندهم من طلاق أو وفاة.

كما نقلت عنهم أحكام تتعلق بالوصية والميراث والبيوع والقصاص والديات، وقد تدخل الإسلام فى كل ذلك فأقر بعضًا من هذه الأحكام وعدًّل بعضها، وألغى البعض الآخر<sup>(۱)</sup>.

والخلاصة أن الجزيرة العربية \_ ومثلها المجتمعات \_ لم تكن خالية من قوانين تنظم الحياة بها، لكن الضعف البشرى انعكس على هذه القوانين، فشاع فى بعضها الظلم، وفى بعضها التحيز والهوى، وفى بعضها القصور...إلخ.

(٣) عناية الإسلام بأمر الشريعة وأهم الخصائص المميزة لها:

فى الوقت الذى عُنيت فيه دعوة الإسلام بالعقيدة والعبادة لإيجاد أفراد صالحين فى أنفسهم ومصلحين لغيرهم، قدمت العديد من المبادئ لتنظيم المجتمع، وتصحيح مسيرته.

وقد ربط الله تعالى بين سلامة العقيدة وصحة الإيمان وتنفيذ ما دعا إليه من أحكام، فكثيراً ما يفتتح دعوته إلى حكم من أحكامه بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾، وقد يأتى مذيلاً بقوله ﴿ إِن كُنتُم مُؤْمنين ﴾، وقد يأتى الأمر واقعاً بين النداء والتذييل المذكورين للتأكيد على الترابط المشار إليه، وذلك كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِبَا إِن كُنتُم مُؤْمنين ﴾ [البقر: ٢٧٨].

فى الوقت ذاته نفى الله الإيمان عمن لم يحتكم إلى شريعته، ويذعن وينقاد لحكمه، فقال عز من قائل: ﴿ فَلا وَرَبَكَ لا يُؤْمَنُونَ حَتَّىٰ يُحكَمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمًا قَضَيَتَ وَيُسَلِّمُوا تُسْلِيمًا ﴾ [الساء: ٦٥].

وحذر سبحانه وتعالى من التخلي عن شرعه أيًّا كان مقدار هذا التخلي،

(١) انظر (المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية) دكتور عبد الكريم زيدان (ص٢٥: ص٢٧).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ووصف ما دون حكم الله وشرعه بالجاهلية، فقال: ﴿ وَأَنَ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتُولَكُ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إَلَيْكَ فَإِن تَوَلُوا فَاعَلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللَهُ أَنْ يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مَنَ النَّاسِ لَفَاسقُونَ ﴿ 3) أَفَحُكُمَ الْجَاهليَّة يَغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَه حُكْمًا لَقَوْم يُوقَنُونَ ﴾ [المَاتِدَة؟؟ ٥٠].

وتدل آيات القرآن الكريم في كثير من مواضعها على أن هذه الأحكام «حدود الله» التي لا يجوز لأحد أن يتعداها.

وعلى سبيل المثال لا الحصر، نقرأ قوله تعالى: ﴿ الطَّلاقُ مَرْتَانَ فَإَمْسَاكٌ بِمَعْرُوفَ أَوْ تَسْرِيحٌ بإحسان وَلا يَحلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا ممَّا آتَيْتَمُوهُنُ شَيْئًا إِلاَ أَن يَخافا أَلاَ يُقيماً حُدُودَ الله فَإِنْ خفْتُمْ أَلا يُقِيما حُدُودَ الله فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِما فِيما افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ الله فَلا تَعْتَدُوها وَمَن يَتَعَدُ حُدُودَ الله فَأُولَئكَ هُمُ الظَّالمُونَ ﴾ [البتر: ٢٢٩].

فهذه آية واحدة من كتاب الله تتحدث عن حكم من أحكام الله وهو الطلاق فتكرر لفظ (حدود الله) أربع مرات.

وفى آيات المواريث بسورة النساء، وردت فى ثلاث آيات متتالية هذه الجمل: فويُوصيكُمُ اللهُ ﴾، ﴿فَرِيضَةُ مِنَ اللهِ ﴾، ﴿وَصِيَّةُ مِنَ اللهِ ﴾، ﴿تِلْكَ حُدُودُ الله ﴾ (الساء:١١ ـ ١٣].

وأمثال هذا في القرآن الكريم كثير .

إن حق التشريع - تحليلاً وتحريماً، حظراً أو إباحة - لا يملكه إلا الله وحده، ومن أعطى لنفسه هذا الحق فقد جعل من نفسه إلها مع الله كما قال رينا: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأَذَنْ بِهِ اللهُ... ﴾ [السورى: ٢١].

ونعى القرآن الكريم على أهل الكتاب شركهم وكفرهم بربهم، لأنهم أعطوا للأحبار والرهبان حق التشريع، فأحلوا لهم الحرام وبالعكس فسمعوا لهم وأطاعوا، وفي هذا يقول ربنا: ﴿ أَتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ وَٱلْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ... ﴾ [التوبة: ٣١].

وقد جاء في تفسير هذه الآية أن عدى بن حاتم سمع رسول الله عليه وهو

يقرؤها فقال: «إنهم لم يعبدوهم» فرد عليه النبي ﷺ قائلاً: «بلي، إنهم حرموا عليهم الحلال، وأحلوا لهم الحرام فاتبعوهم، فذلك عبادتهم إياهم»<sup>(1)</sup>.

وأما الخصائص التي تميز شريعة الإسلام عما سواها ففيما يلي بيان لأهمها:

لقد احتوت الشريعة الإسلامية على أحكام تتناول ما يعترى الإنسان فى جميع حالاته، فى خاصة نفسه، أو فيما بين الإنسان وذوى قوابته من زوجة وأبناء وأرحام، وبين الناس وبعضهم، حكامًا ومحكومين، فى حالات السلم والحرب، وبين المسلمين ومخالفيهم فى العقيدة داخل المجتمع المسلم أو خارجه، فلا توجد ناحية من النواحى إلا ودخل فيها التشريع الإسلامى، ولا أدل على ذلك من دخول الشريعة الإسلامية مع الإنسان فى حجرة نومه لتنظم العلاقة بينه وبين زوجته.

وصدق الله إذ يقول: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُ الْكُتَابَ تَبْيَانَا لَكُلُّ شَيْء... ﴾ [النحل: ٨٩].

وقد لفتت هذه الشمولية نظر المسلمين وغيرهم على السواء، فعبروا عنها، ونطقت السنتهم بها.

يقول سيدنا أبو بكر الصديق رضي الله عنه: «لو ضاع منى عقال بعير لوجدته في القرآن الكريم».

وعن عبد الرحمن بن يزيد رضى الله عنه عن سلمان الفارسى رضى الله عنه قال: قال لنا المشركون: إنى<sup>(٢)</sup> أرى صاحبكم يعلمكم حتى يعلمكم الخراءة<sup>(٣)</sup>، فقال: أجل، إنه نهانا أن يستنجى أحدنا بيمينه، أو يستقبل القبلة، ونهى عن الرَّوْنُ<sup>(٤)</sup>، والعظام، وقال: لا يستنج أحدكم بدون ثلاثة أحجار»<sup>(٥)</sup>.

(١) تفسير ابن كثير (جـ٢، ص٣٤٨) طبعة عيسي الحلبي.

(٢) هكذا في رواية مسلم (إني)، وجاء في غير هذه الرواية: قبل له، وفي روايات أخرى: قال له بعض المشركين وهم يستهزئون به: إنى أرى صاحبكم... إلخ.

(٣) الخراءة: قال في النهاية (جـ٢، ص١٧) مادة: خرأ: الخراءة بالكـر والمد التخلي والقعود للحاجة.

(٤) الروث: براز الحيوان.

(٥) أخرجه مسلم (جـ١، ص٢٢٤) كتاب الطهمارة ـ باب الاستطباية، وأخرجه أبو داود (جـ١،

وقد واجهت الشريعة الإسلامية ظروفًا مختلفة وأنظمة متباينة، فلم تعجز عن إيجاد الحلول الملائمة لكل المشكلات في كافة المجتمعات.

جاء في كتاب «شريعة الإسلام صالحة للتطبيق في كل زمان ومكان»، ما نصه: «الفقه الإسلامي بجميع أحكامه قد عاش قرونًا متطاولة، الأمر الذي لم يظفر به ولا بما يقرب منه أى تشريع في العالم. . . الفقه الإسلامي له أربعة عشر قرنًا، ولقد طوَّف في الأفاق شرقًا وغربًا، وشمالاً وجنوبًا، ونزل السهول والوديان، والجبال والصحارى، ولاقي مختلف العادات والتقاليد، وتقلب في جميع البيئات، وعاصر الرخاء والشدة، والسيادة والاستعباد، والحضارة والتخلف، وواجه الأحداث في جميع هذه الأطوار، فكانت له ثروة فقهية ضخمة لا مثيل لها، وفيها يجد كل بلدٍ أيسر الحلول لمشاكله<sup>(1)</sup>.

وقد حكمت الشريعة الإسلامية في أزهى العصور، فما قصرت عن الحاجة، ولا قعدت عن الوفاء بأى مطلب، ولا تخلفت بأهلها في أى حين.

ومما سبق يتضح لنا أن شريعة الإسلام تتصف بميزتين أساسيتين، وهما:

(١) الشمول والاستيعاب لكل الأحداث في جميع الأوقات ويرا المالي ا

(٢) صلاحيتها للتطبيق في كل زمان ومكان.

ويضاف إلى هذا خاصية ثالثة تجعل لشريعة الإسلام تميزًا عما سواها من الشرائع، وهى أنها شريعة سهلة ميسرة. فالله تعالى يقول عقب حديثه عن الصيام: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسُرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ...﴾ [البقرة: ١٨٥].

ويقول في ثنايا حديثه عن الوضوء والتيمم: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَج...﴾ [المائد: ٦].

= ص١٠) كتاب الطهارة - باب كراهية استقبال القبلة عند قضاء الحاجة، وأخرجه الترمذى (جـ١، ص٢٤) كتاب الطهارة - باب الاستنجاء بالحجارة، وكذا أخرجه النسائى وابن ماجه فى كتاب الطهارة.

(١) المرجع الملكور ص١٧ د/ يوسف القرضاوي طبعة خامسة سنة ١٩٩٧م ـ مكتبة وهبة.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

وفي الحديث: «بعثت بالحنيفية السمحة»(١).

وقال تعالى فى وصفه عَنْهُ فى الكتب السابقة وفى القرآن الكريم: ﴿ يَأْمُوهُم بِالْمُعُرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلَّمُوهُمَ وَالْأَعْلالَ الَتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ... ﴾ [الاعراف: ١٥٧].

وحين حاول بعض أصحاب النبى ﷺ أن يشقُّوا على أنفسهم، ظانين أن هذا من شأنه أن يزيدهم قربًا من الله تعالى، ردّهم النبى ﷺ إلى جادة الطريق، وحال فيما بينهم وبين ما أرادوا.

والأمثلة على ذلك كثيرة، ونختار منها ما يلي:

(1) عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «جاء رهط<sup>(۳)</sup> إلى بيوت أزواج النبى عند يسالون عن عبادة النبى عنه فلما أخبروا كأنهم تقالُّوها<sup>(۳)</sup>، فقالوا: وأين نحن من النبى عنه قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقال أحدهم: أما أنا فإنى أصلى الليل أبدًا، وقال آخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدًا. فجاء رسول الله عنه إليهم، فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إنى لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكنى أصوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى<sup>(1)</sup>.

(ب) عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: بينا النبى على يخطب إذا هو برجل قائم، فسأل عنه، فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم، فقال النبى على: "مروه فليتكلم، وليستظل، وليقعد، وليتم صومه"<sup>(ه)</sup>.

- (٢) الرهط: العدد من ثلاثة إلى عشرة، وهو اسم جمع لا واحد له من لفظه.
  - (٣) تقالوها: عدوها قليلة.
- (٤) أخرجه البخارى (ج٣، ص٢٧٣) كتاب النكاح باب الترغيب فى النكاح وأخرجه مسلم بنحوه (جـ٢، ص١٠٢) باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه... إلخ.
  - (٥) أخرجه البخارى (جـ٤، ص١٥٩) كتاب الأيمان ـ باب النذر فيما لا يملك وفي معصية.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

 <sup>(1)</sup> أخرجه أحمد (جـ٥، ص٢٦٦) وأخرجه البخارى بلفظ (أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة)
 (جـ١، ص١٦) كتاب الإيمان.

وفى سبيل التطبيق العملى لليسر ورفع الحرج رأينا الإسلام ـ حين يكون حكم العزيمة شاقًا ـ يشرَّع الرخص، كما يحدث مع أصحاب الأعذار كالمرضى والمسافرين فى الطهارة والصلاة والصيام وغير ذلك، وكذلك اعتبر الإسلام الإكراه والخطأ والنسيان والجهل من الأمور التى يعذر أصحابها.

ولقد أقر بصلاحية هذه الشريعة وتميزها عما سواها القاصى والدانى، من المسلمين وغير المسلمين، على مستوى الأفراد والمؤتمرات الدولية<sup>(1)</sup>، وقد أخذت الأمم المتحدة بتوصيات تلك المؤتمرات، فجعلت الشريعة الإسلامية مصدراً من مصادر القانون الدولى، رغم أن القوانين الأمريكية والروسية لا تعتبر أى منهما مصدراً من مصادر القانون الدولى<sup>(1)</sup>.

وهذا شىء ينبغى أن يفخر به المسلمون، ويزدادوا تمسكًا بشريعتهم، لتحقيق النجاح والفلاح في الدنيا والآخرة.

(٤) أثر التمسك بشريعة الإسلام على الأفراد والمجتمعات:

عند الحديث على أثر التمسك بشريعة الإسلام يحسن بنا أن ننظر إلى كل زاوية من زواياها، ونلقى ضوءًا على الأثر المترتب على هذه الزاوية بعينها.

(۱) فمن زاویة المشرع نجد أنه الله تبارك وتعالى الذى أحسن كل شىء خلقه، وأتقن كل شىء صنعه، وهو سبحانه الموصوف بكل كمال، والمنزه عن كل نقص.

وينعكس هذا على نفس الشرع فنراه كاملاً لا يعتريه نقص، ولا يبدو عليه التناقض والاضطراب الذى تقع فيه القوانين الوضعية مما يلجئ أصحابها إلى تغييرها فى كل يوم.

كما تخلو الشريعة من التحيز لفئة أو طبقة أو نظام، لأن واضعها هو الله تبارك وتعالى المنزه عن الأهواء والنزعات، والذى لا يفرق بين جنس وجنس، أو لون وآخر.

(1) راجع بعضًا مما قبل في هذا الشأن بكتاب (شريعة الإسلام صالحة للتطبيق في كل زمان ومكان)
 (ص٣٦، ص٣٧) د. يوسف القرضاوي.

(٢) انظر (الإيمان) للشيخ عبد المجيد الزنداني وأخرون ـ ص١٢٣ ـ دار القلم ـ بيروت بدون تاريخ .

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

(ب) ومن زاوية المنتفعين بها نراهم يشعرون بالاحترام لهذه الشريعة التي هي من وضع خالقهم، ويتعبدون لله تعالى ويرجون الثواب في القيام بتنفيذ مبادئها، وإحياء تعاليمها فإن الجزاء على تنفيذ شرع الله لا يقتصر على الدنيا كما أن المنتفعين بالشريعة يتحررون من عبودية البشر لبعضهم، ويصبح الجميع سواسية أمام رب واحد، لا ميزة لاحدهم على غيره لاجل جنس أو لون أو ثروة أو لغة أو غير ذلك.

(جـ) ومن زاوية الشريعة نفسها نراها أمرًا واقعًا، لا يتحايل الناس لأجل التهرُّب منها، كما هو الشأن في القوانين الوضعية، والتي لا تكتسب أية قداسة في نفوس المتعاملين معها.

ولعل أبرز الأمثلة على ذلك الاستجابة والانقياد من جميع الصحابة للامتناع عن شرب الخمر حين نزل الأمر من الله تعالى بتحريمها، حتى امتلات أرقَّة المدينة بماء الخمر الذى ألقوه فور سماعهم للأمر.

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «إنى لقائم أسقى أبا طلحة وفلانًا وفلانًا<sup>(۱)</sup> إذ جاء رجل فقال: وهل بلغكم الخبر؟ فقالوا: وما ذاك؟ قال: حرَّمت الخمر، قالوا: أهرق هذه القلال يا أنس، قال: فما سألوا عنها ولا راجعوها بعد خبر الرجل<sup>\*(۲)</sup>.

فى حين أن الولايات المتحدة الأمريكية حرّمت الخمر، وطاردتها بكافة الوسائل، وجندت لها إمكانات مادية وبشرية على أعلى مستوى<sup>(٣)</sup>، ولكنها أخفقت فى إحراز النجاح فى هذا المجال، حتى اضطرت أمريكا إلى إباحة الخمر فى بلادها

<sup>(</sup>١) وردت تسمية هذين الصحابيين في رواية مسلم، وهما: أبو عبيدة بن الجراح، وأبي بن كعب.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى (جـ٣، ص١٢٥) كتاب التفسير - باب سورة المائدة، وأخرجه مسلم بنحوه
 (جـ٣، ص١٥٧٢) كتاب الأشربة - باب تحريم الخمر.

<sup>(</sup>٣) ذكر الشيخ أبو الحسن الندوى فى كتابه (ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين؟) (هامش ص٩١) أرقاماً مذهلة حول ما أنفقه الأمريكان لأجل النجاح فى القضاء على الخمر، لكنهم فشلوا، فليرجع إليه من أراد المزيد.

نظرات في التاريخ الإسلامي 2. مطلقًا وبلا حدود(". وثمة أمثلة كثيرة على هذه النقطة وغيرها، بما يشهد لشريعة الإسلام بأنها سبيل الخبر، وطريق السعادة في الدنيا والآخرة، كما قال رب العزة: ﴿ فَمَن اتَّبِع هَداى فلا يضل ولا يشقى ﴾ [4: ١٢٣]. قال ابن عباس في تفسير الآية: «لا يضل في الدنيا، ولا يشقى في الآخرة»<sup>(٢)</sup>. فيا ليت قومي يعلمون. (١) انظر في تفصيل أثر الالتزام بالشريعة كتاب (الخصائص العامة للإسلام) دكتور/ يوف الفرصاوي (ص٤٦ ص٥٥) وقد لخصنا ما جاء هناك مع تصرف كثير. ۲۱ میں اس کثیر صورہ طه

# المبحث الرابع

### القيم والأخلاق

(1) حاجة الإنسان إلى الأخلاق:

فى المبحث السابق أشرنا إلى حاجة المجتمعات إلى الشرائع والأحكام لتنظم علاقة أفراده، وتقضى على أسباب الخصومات والمنازعات التى تحدث نتيجة الاحتكاك والتعامل.

لكن الإنسان ليس كائنًا اجتماعيًا فقط، بل إنه في كثير من تصوفاته يميل إلى الانفرادية، ومن هنا لزم أن يكون له من القواعد والضوابط ما ينظم له هذا الجانب، ويحول دون غلبة الشر عليه، ولا يكون ذلك إلا بالخُلُق.

يقول الفيلسوف البريطانى برتراندرسل: «ليس الإنسان اجتماعيًا تمامًا مثل النمل والنحل، ولا هو انفرادى تمامًا مثل الأسود والنمور، إنه حيوان شبه اجتماعى، وبعض نزعاته ورغباته اجتماعى، وبعضها انفرادى، ويبدو الجانب الاجتماعى فى طبيعته من أن الحبس الانفرادى يعتبر عقوبة بالغة الشدة، ويبدو الجانب الآخر فى حبه للاستقلال بأموره الخاصة، وعدم استعداده للتحدث قيها إلى الغرباء. ولاننا لسنا اجتماعيين تمامًا فنحن فى حاجة إلى أخلاق، لتوحى لنا بالأهداف، وإلى قواعد أخلاقية لتفرض علينا قواعد التصرفات»<sup>(1)</sup>.

وثمة فرق آخر وهو أن الشرائع والأحكام تتناول إصلاح الإنسان من خارجه، بينما الأخلاق تبنيه من داخله، وتفرض عليه رقابة من ذاته ونفسه.

يقول الإمام أبو حامد الغزالي: «الخُلُق هو صورة الباطن، كما أن الخَلْق هو صورة الظاهر»<sup>(٢)</sup>.

(۱) الإيمان والحياة (ص ۱۷۲) د/ يوسف القرضاوى ـ بتصرف يسبر.
 (۲) إحياء علوم الدين (ج.۸. ص.۱۶۳۸) طبعة دار الشعب.

13

نظرات في التاريخ الإسلامي

وعليه فلا غنى للإنسان عن الأخلاق، وأهميتها تبدو فى أنها المحرك لكافة الأعمال الظاهرة، ومناط التغيير فى الإنسان ـ إصلاحًا أو اعوجاجًا ـ موهون بها، وصدق الله إذ يقول: ﴿ ... إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَبِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ... ﴾ [الرعد: ١١].

(٢) صورة الأخلاق عند ظهور الإسلام:

بُعثُ النبي على والأخلاق في العالم كله في الدرك الأسفل في جوانب شتى: (أ) ففي البيئة العربية شاعت رذائل ومنكرات عديدة، نطقت بها السنة المسلمين الذين تفضل الله عليهم بالإسلام، فأخرجهم به من انظلمات إلى النور، وهي أصدق وأبلغ ما نسوقه في هذا المجال.

يقول الصحابى الجلبل جعفر بن أبى طالب رضى الله عنه فى كلامه الذى قاله بين يدى النجاشى ملك الحبشة: «أيها الملك كنا قومًا أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسىء الجوار، ويأكل القوى منا الضعيف. فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولاً منا، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش وقول الزور وأكل مال اليتيم وقذف المحصنات... إلغ<sup>101</sup>.

ويقول يزدجرد كسرى فارس عند لقائه بوفد المسلمين قبل معركة القادسية: «إنى لا أعلم فى الأرض أمة كانت أشقى ولا أقل عددًا ولا أسوأ ذات بين منكم، قد كنا نوكل بكم قرى الضواحى ليكفوناكم، لا تغزوكم فارس ولا تطمعون أن تقوموا لهم، فإن كان عددكم كثيرًا فلا يغرنكم منا، وإن كان الجهد دعاكم فرضنا لكم قوتًا إلى خصبكم وأكرمنا وجوهكم وكسوناكم، وملكنا عليكم ملكًا يرفق بكم».

(۱) سیرة ابن هشام (جـ۱، ص۳۲۷).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

فرد عليه الصحابى الجليل المغيرة بن شعبة رضى الله عنه، فكان فيما قال: «... فأما ما ذكرت من سوء الحال فما كان أسوا حالاً منا، وأما جوعنا فلم يكن يشبه الجوع، كنا نأكل الخنافس والجعلان والعقارب والحيات، ونرى ذلك طعامنا، وأما المنازل فإنما هى ظهر الأرض، ولا نلبس إلا ما غزلنا من أوبار الإبل وأشعار الغنم، ديننا أن يقتل بعضنا بعضًا، وأن يبغى بعضنا على بعض، وإن كان أحدنا ليدفن ابنته وهى حية كواهية أن تأكل من طعامه، وكانت حالنا قبل اليوم على ما ذكرت لك، فبعث الله إلينا رجلاً معروفًا، نعرف نسبه ونعرف وجهه ومولده... إلخه<sup>(1)</sup>.

وبمثل ما قال الصحابة قال التابعون أيضًا، ومنهم المفسر التابعى الجليل قتادة فيما أورده الإمام الطبرى فى تفسيره يقول رضى الله عنه: «كان هذا الحى من العرب أذل الناس ذلاً، وأشقاه عيشًا، وأبينه ضلالة، وأعراه جلودًا، وأجوعه بطونًا، مكعومين على رأس حجر بين الأسدين فارس والروم، لا والله ما فى بلادهم من شىء يحسدون عليه، من عاش منهم عاش شقيًا، ومن مات رُدًى إلى النار، يؤكلون ولا يأكلون، والله ما نعلم قبيلاً يومئذ من حاضر الأرض كانوا فيها أصغر حظًا، وأرق فيها شانًا منهم، حتى جاء الله عز وجل بالإسلام...»<sup>(\*)</sup>.

وقد أشار القرآن الكريم إلى شىء مما ورد فى الكلام السابق ذكره وهو موضوع وأد البنات أحياء، فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ﴿ ﴾ بِأَى ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ [التكوير: ٨، ٩].

كما جاء في السنة ما يشير إلى بعضها الآخر، وهو موضوع انتشار الفواحش، وقد ذكرنا في المبحث السابق حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: «إن النكاح في الجاهلية كان على أربعة أنحاه...».

وفى الشعر الذى هو ديوان العرب أشاروا إلى طرف ثالث، وهو موضوع التقاتل وسفك الدماء الذى كان طبيعة فى دمائهم فلا يكاد ينتهى حتى يبدأ، فقد

(۱) البداية والنهاية (ج.۷، ص٤٢) الحافظ ابن كثير.
 (۲) تفسير الطبرى (ج.۷، ص۸۷) طبعة دار المعارف.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

جاء في ديوان الحماسة قول شاعرهم:

وأحيانًا على بكو أخينا إذا ما لم نجد إلا أخانا

ومن أمثلتهم المشهورة قولهم: «انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا» يعنى بغض النظر عن كونه على حق أم على باطل، لكن الإسلام صحح هذا الفهم، وقال: انصره ظالمًا بأن تمنعه عن الظلم.

ويكفينا فى الدلالة على مدى الفساد والاضطراب الذى ساد هذا المجتمع الجاهلى وصف الله لأهله بأنهم كانوا فى ضلال مبين، وبأنهم كانوا أعداء فألف الله بين قلوبهم بالإسلام، وكانوا على شفا حفوة من النار فأنقذهم الله منها بالإيمان.

ولا يعنى هذا \_ بالضرورة \_ أن المجتمع العربى كان خلواً من أى فضيلة، فلا شك أن ثمة أخلاقًا كريمة كالشجاعة، والصبر على المكاره، والرضا باليسير، والكرم... إلخ كانت موجودة فيهم، وقد نمَّى فيهم الإسلام هذه الأخلاق، ووجهها إلى ما فيه الخير لهم ولدينهم، لكن الصبغة الغالبة على أخلاقهم هى الاعوجاج كما اتضح لنا من خلال ما ذكرناه من أدلة.

فإذا تركنا البيئة العربية ويممنا شطرنا نحو الدولة الرومانية البيزنطية فسنجد الفساد قد ضرب بأطنابه في كل مكان، وعمت الفوضى في جميع الاتجاهات، ما بين فساد سياسى، وظلم اجتماعى، وانحلال أخلاقى.

يقول جيبون وهو يصف الدولة الرومانية عند ظهور الإسلام: "وفى آخر القرن السادس وصلت الدولة فى ترديها وهبوطها إلى آخر نقطة، وكان مثلها كمثل دوحة عظيمة كانت أمم العالم فى حين من الأحيان تستظل بظلها الوارف، ولم يبق منها إلا الجذع الذى لا يزداد كل يوم إلا ذبولاً"<sup>(1)</sup>.

ولم تكن الدولة الفارسية التى كانت تشاطر الرومان حكم العالم وقتئذ أحسن حالاً، فقد قيل فى شأنها (إنها كانت الحقل القديم لنشاط كبار الهدامين الذين عرفهم العالم وكان أساس الأخلاق متزعزعاً مضطربًا منذ عهد عريق فى القدم،

(١) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين؟ (ص٤١) أبو الحسن الندوى.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ولم تزل المحرمات النسبية التي تواضعت على حومتها ومقتها طبائع أهل الأقاليم المعتدلة موضع خلاف ونقاش، حتى إن يزدجرد الثاني الذي حكم في وسط القرن الحامس الميلادي تزوج بنته ثم قتلها، وأن بهرام جوبين الذي تملك في القرن السادس كان متزوجًا بأختها<sup>(۱)</sup>.

يقول الشاعر أحمد شوقى في وصف الحالة التي كان عليها الناس ساعة ظهور الإسلام:

| إلا على صنم قد هام في صنم            | أتيت والنـاس فوضى لا تلم بهم |
|--------------------------------------|------------------------------|
| لكل طاغية في الخلق محتكم             | والأرض مملسوءة جورا مسخرة    |
| وعاهل الفرس في كبر أصم عمى           | فعاهـل الروم يطغى في رعيته   |
| كالليث بالبهم، أو كالحوت بالبلم(٢)   | والخلق يفتك أقواهم بأضعفهم   |
| الدال آذا الا فقران الكبيمة عمام، قا | م ال ال ال ال                |

ويصف اخر قيادة الفرس والروم للعالم انداك فيفول: "دبهيمه عمياء، قاد زمامها أعمى، على عوج الطريق الأعوج".

وإذا كان هذا حال الدولتين العظميين وقتها، فماذا يتوقع أن تكون عليه الأوضاع في بقية البقاع؟ لقد ظهر الفساد في البر والبحر، وغابت عن هذا العالم القيادة الرشيدة التي تأخذ بيده إلى بر الأمان.

يقول الأستاذ أبو الحسن الندوى: «وبالجملة لم تكن على ظهر الأرض أمة صالحة المزاج، ولا مجتمع قائم على أساس الأخلاق والفضيلة، ولا حكومة مؤسسة على أساس العدل والرحمة، ولا دين صحيح مأثور عن الأنبياء»<sup>(۳)</sup>.

(٢) عناية الإسلام بأمر الأخلاق، وأهم الخصائص الميزة لها:

تحتل الأخلاق في الإسلام مكانة سامقة، وتشغل من تعاليمه حيزًا كبيرًا. ونلاحظ اهتمام الإسلام وعنايته بأمر الأخلاق من خلال النقاط التالية:

(1) نقس المرجع (ص٤٧).
 (۲) البهم: صغار الحيوانات، والبلم: صغار الحمك.
 (۳) نفس المرجع (ص٧٢).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

(١) تعليل الرسالة وتلخيص هدفها في تقويم الأخلاق والدعوة إلى مكارمها ومحاسنها، حيث يقول النبي ﷺ: «إنما بُعثْت لاتمم صالح الأخلاق»<sup>(١)</sup>.

(ب) الدلالة على أن حسن الأخلاق يقع فى القمة من الأعمال الصالحات كلها، وكأنها ليست إلا الخلق فقط، ففى الحديث «البر حسن الخلق»<sup>(٢)</sup>.

ويستتبع ذلك ـ بالتالى ـ أن يكون أصحاب الخلق الحسن هم أرفع الناس عند الله قدرًا، وأعلاهم فى جنته منزلة وفى الحديث: «إن من أحبكم إلىَّ، وأقربكم منى مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا»<sup>(٣)</sup>.

(٣) أن التحلى بمكارم الأخلاق دليل على كمال الإيمان، والتخلى عنها نقص فيه، وإخلال بمبادئه.

ففى الحديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه...، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت»<sup>(ع)</sup>.

وفى الحديث: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: ومن يا رسول الله؟ قال: الذى لا يأمن جاره بوائقهة(\*).

(٤) أن إحدى ثمرات العبادة وغاياتها التحلى بمكارم الأخلاق، والتخلى عن رذائلها، فإذا لم تحقق العبادة هذ الثمرة صارت شكلاً بلا مضمون، وجسداً بلا روح، وانعدمت فائدتها لصاحبها.

(۱) أخرجه أحمد فى مسنده (ج.۲، ص.۳۸۱) وأخرجه مالك فى الموطأ (ج.۲، ص.٤٠٤) إلا أنه قال: حسن الأخلاق، وقال ابن عبد البر: هو حديث مدنى صحيح من جودة صحاح عن أبى هويوة وغيره، وكذلك أخرجه البيهتى والحاكم.

- (٢) أخرجه مسلم (جـ٤، ص١٩٨) كتاب البر والصلة والأداب ـ باب تفسير البر والإثم.
- (٣) أخرجه الترمذي وحسنه (جـ٤، ص ٣٧٠) كتاب البر والصلة ـ باب ما جاء في معالى الأخلاق.
- (٤) أخرجه البخارى (جـ٤، ص٥٤) كتاب الأدب ـ باب من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فلا يؤذ جاره.
  - (٥) أخرجه البخاري (جـ٤، ص٥٣) كتاب الأدب ـ باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ففى الحديث: «أتدرون ما المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال على: «إن المفلس من أمتى يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتى وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطُرحت عليه، ثم طرح في النار»<sup>(1)</sup>.

(٥) وفى الدلالة - كذلك - على مكانة الأخلاق وأهميتها فى الإسلام جاء الثناء على رسول الله ﷺ بأنه فى القمة منها، فقال ربنا ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظيم ﴾ [القلم: ٤].

وكان ﷺ يكثر من الدعاء لربه أن يمنحه ويوفقه لأحسن الأخلاق وأقومها.

وكل هذا إشارات ودلالات على مكانة الأخلاق في الإسلام، ولا تزال هناك جوانب عديدة تدل على عناية الإسلام بأمر الاخلاق، لكنى أكتفى بما ذكرت، ومن أراد الزيادة فليرجع إلى الكتب التي تخصصت بالحديث عن هذا الموضوع<sup>(٢)</sup>.

انطلاقًا من هذه المكانة الرفيعة للأخلاق في الإسلام رأينا القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة يوليان هذا الموضوع اهتمامًا بالغًا، ويتضح هذا الاهتمام من خلال العديد من آيات القرآن الكريم التي تتحدث عن جوانب الأخلاق، كما أنه لا يخلو كتاب من كتب السنة عن كتاب في الأدب يتناول مسائل الأخلاق جملة وتفصيلاً.

### ومن أهم ما يميز الأخلاق في الإسلام ما يلي:

 (1) قدم الإسلام في هذا الجانب اخلاقًا شاملة، تستوعب كافة مناحى الحياة، وتغطى جميع الأنشطة الإنسانية.

يقول الدكتور يوسف القرضاوي: «إن الأخلاق في الإسلام لم تدع جانبًا من

 (1) أخرجه مسلم (جـ٤، ص١٨٨٧) كتاب البر والصلة والأداب ـ باب تحريم الظلم، واخرجه احمد (جـ٢، ص٣٠٣).
 (٢) راجع على سبيل المثال (خلق المــلم) للشيخ/ محمد الغزالي.

٤V

جوانب الحياة الإنسانية: روحية، أو جسمية، دينية أو دنيوية، عقلية أو عاطفية، فردية أو اجتماعية، إلا رسمت له المنهج الأمثل للسلوك الرفيع. فما فرَّقه الناس فى مجال الأخلاق، باسم الدين وباسم الفلسفة، وباسم العرف أو المجتمع، قد ضمه القانون الأخلاقي في الإسلام في تناسق وتكامل وزاد عليه<sup>(۱)</sup>.

لقد قوم الإسلام الفرد فى ذاته، وقومه فى محيط اسرته، وقوم العلاقة بين أفراد المجتمع فى محيط الجيران والأصدقاء والمخالطين عامة، سواء كانوا من المسلمين أو من غيرهم، من بنى الإنسان ومن أجناس أخرى كالحيوانات والطيور وغيرها، وقوم العلاقات القائمة بين الدول فى سلمها رحربها، ولم يدع مجالاً من مجالات الحياة أو قطاعاً من قطاعاتها إلا وقد وضع له المبادئ والأخلاق ما يحفظ لكل واحد حقه، ويصون لكل فرد حرمته.

(ب) وهى أخلاق واقعية لا تكليف فيها بما فوق الطاقة، ويتم فيها تقدير الظروف الاستثنائية التى يباح فيها ما لا يباح فى غيرها، كجواز الكذب حالة الحرب تضليلاً للعدو ونحو ذلك(").

(ج) وهى أخلاق ربانية، تستمد صلاحيتها وضرورة الالتزام بها من الوحى الإلهى، وليس مصدر الإلزام فيها اللذة أو المنفعة أو العقل أو الضمير، أو العرف أو المجتمع أو التطور أو غير ذلك مما ذهبت إليه الفلسفات الحديثة<sup>(٢)</sup>.

وهذا ما يضفى عليها قداسة، ويرغب الجميع فى الالتزام بها رغبة فى تحصيل الأجر من الله، وإن غابت عنهم أعين الرقباء.

(د) وهى أخلاق وسطية تتعامل مع الإنسان باعتباره كيانًا فيه مادية وروحية، وتوجهه إلى الأخرة والعمل لها دون إهمال للدنيا.

ويهذه النظرة المتوازنة يسلم الإنسان من التناقض، ويحيا حياة كريمة تليق به كإنسان.

(۱) الخصائص العامة للإسلام (ص ۱۱۰).
 (۲) انظر نفس المرجع (ص ۱۵۸).
 (۳) انظر نفس المرجع (٤٢).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

٤A

تقول مريم هاو الصحفية الإنجليزية التي اعتنقت الإسلام: «لقد وجدت في الدين الإسلامي الإجابات الشافية عن معضلة الروح والمادة، فعلمت أن للجسد حقًا علينا كالروح تمامًا، وأن الحاجات الجسدية هي في نظر الإسلام غرائز طبيعية تستحق الإشباع، وليست أمورًا شريرة مستقذرة، بل لا بد من إشباعها من أجل أن يعيش الإنسان قويًا منتجًا فعالاً، إلا أن الإسلام قد وضع قواعد أساسية لإشباع هذه الحاجات على أسس سليمة، تحقق الرضا للنفس، وتلتزم بأوامر الله... وبذلك يتحقق التوازن الذي لا بد منه لحياة إنسانية كريمة»<sup>(1)</sup>.

(٤) أثر التمسك بالأخلاق الإسلامية على الفرد والمجتمع:

حين توجه الإسلام بتعاليمه إلى الناس أمرهم بالتحلى بمكارم الأخلاق، واطراح الفاسد منها، وكانت هذه الأوامر فى وقت مبكر، وذلك حين كان المسلمون لا يزالون مستضعفين بمكة.

ومع اتساع دائرة الداخلين في الإسلام ظهر أثر هذه التعاليم واضحًا على سلوك هؤلاء المؤمنين، ويومًا بعد يوم تغيرت كثير من الصور التي كانت سائدة، وحلت محلها أخلاق وقيم الإسلام.

وفيما يلى نتعرف على بعض هذه الصور، وما حدث لها من تغيير في ظل تعاليم الإسلام:

(1) لقد جاء الإسلام والناس يتعاملون فيما بينهم على أساس الطبقية، فطبقة السادة غير طبقة العبيد، وطبقة الحكام غير طبقة المحكومين، وهكذا. وقد عمد الإسلام إلى هذه الطبقية فألغاها، وأعلن أن الناس جميعًا سواسية، لا فضل لاحدهم بسبب لون أو جنس أو عنصر أو لغة أو قومية أو ثروة، وإنما يكون التفاضل عند الله بسبب التقوى دون غير.

يقول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَن ذَكَرٍ وَأَنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عند الله أَتْقَاكُمْ إِنَّ الله عَليمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات:١٣].

(1) قالوا عن الإسلام (٢٥٠) د. عماد الدين خليل.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

وفى ظل هذه المساواة شاع الحب بدلاً من البغض، والإيثار مكان الأثرة، وانطلقت جميع الفتات تعمل لخدمة الإسلام ودعوته جنبًا إلى جنب، الرجال والنساء، والأحرار والعبيد دون تمييز لأحد منهم على آخر.

(ب) قبل ظهور الإسلام كان الظلم فاشيًا، والأمان منعدمًا، فنادى الإسلام بالعدل وحرم الظلم، وأعلن عن حرمة الدماء والأموال والأعراض، ورغب فى التعاون وإصلاح ذات البين.

وقد شعر الناس - مسلمين وغير مسلمين - فى ظل تعاليم الإسلام بالأمان والحرية التى افتقدوها، ورأوا بأعينهم ما أخبرهم به نبيهم على من انتشار الأمن مع انتشار الإسلام فى نحو قوله: «والله ليتمن هذا الأمر، حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت، لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون»<sup>(1)</sup>.

وفى ظل إقرار الإسلام للعدالة طالب الناس بحقوقهم، وهم على يقين من أن حقوقهم مكفولة، ولو كان الخصم من الأمراء أو من غيرهم.

(ج) قبل ظهور الإسلام كانت الحرب سجالاً بين الناس، والمعارك تستعر لائفه الأسباب، وغابت فى هذا الجو معانى الإخاء والإيثار والود، فجاء الإسلام وأعلن الأخوة شعاراً لدينه، وجعل المؤمنين بالله تعالى جسداً واحداً، وبنياناً يشد بعضه بعضاً، وضرب بيد من حديد على الفرقة ومظاهرها وأسبابها.

وقد أنتجت هذه التعاليم مجتمعًا من المتحابين المتآلفين، الذين يشعر أحدهم بطعم اللقمة فى فم أخيه وهو يطعمها له، وشاعت صور التكافل والتعاون والإيثار، بغض النظر عن الجنس أو اللون أو اللغة أو الثروة... إلخ.

ويطول الكلام حول هذه الآثار المؤيدة بشواهد الواقع، ولكننا نكتفى بما ذكرنا إيثارًا للاختصار، ونحيل من أراد الزيادة إلى كتب المطولات.

(۱) أخرجه البخارى (جـ٤، ص ٢٠٠) كتاب الإكواه ـ باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر، وأخرجه أبو داود (جـ٢، ص٤٨) كتاب الجهاد ـ باب الأسير يكوه على الكفر، وأخرجه أحمد (جـ٥، ص١١١).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

0+

الفصل الثانى العوامل التى شكلت تاريخ الإسلام ويشتمل على المباحث التالية: (١) تمسك المسلمين بتعاليم الإسلام. (٢) قيام المسلمين بدعوة غيرهم إلى الإسلام. (٣) الفتوحات الإسلامية، والجهاد ضد قوى الشر والطغيان.

## المبحث الأول

### تمسك المسلمين بتعاليم الإسلام

١ ـ لا يمكن لفكرة ما من الأفكار أن تقوم في المجتمع، وتجذب الآخرين إلى الاقتناع بها، والانقياد لمبادئها دون أن يكون لها في أرض الواقع من يطبقها، ويجذب أنظار الناس إليها.

وقد ابتنى الفلاسفة فى عقولهم تصورات لمدن فاضلة لم تتجاوز عقولهم، لأنها لم تجد لها تطبيقًا فى أرض الواقع، فانتهت من حيث بدأت.

وهذا يؤكد \_ بدوره \_ على دور القدوة والنموذج لنجاح الداعية، ويفسر لنا \_ كذلك \_ منهج الله تعالى فى تربية الأمم بمناهج نظرية هى الكتب، وقدوات عملية هم الرسل الحاملون لها، مع العناية باختيار هؤلاء الرسل، وعصمتهم من أى زلل أو انحراف، حتى يصلح أخذ الناس عنهم، واقتداؤهم بهم.

قال تعالى : ﴿ الله يُصْطَفى من الملائكة رُسلا ومن النَّاس ... ﴾ [الحج: ٧٥].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ... ﴾ [الاتعام: ٩٠]. ولما كانت الأمة المسلمة شريكة لرسولها ﷺ في حمل أمانة الدعوة وجهنا ربنا تبارك وتعالى إلى ضرورة الاهتمام بالقدوة الحسنة مع الدعوة باللسان.

يقول تعالى : ﴿ فَلَدُلكُ فَادْعُ وَاسْتَقَمْ كَمَا أُمرت ... ﴾ [الشورى: ١٥].

وقال عز من قائل: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (نصلت: ٢٢].

٢ - فى ضوء هذه الحقائق كان حرص النبى على منذ أن انطلق بدعوته فى مكة المكرمة على أن يهيئ للدعوة بيئة صالحة يرى الناس فيها الإسلام واقعًا عمليًا، يحملهم على الاقتناع بصلاحيته لأن يقود ويسود.

وحين وجد النبى على البيئة المكية مصرة على مواقفها المناوئة له ولدعوته، كان يعرض نفسه على القبائل التى تفد إلى مكة فى موسم الحج، فيدعوهم إلى الله، ويطلب منهم حمايته ليبلغ رسالة ربه، وأراد الله أن يكون هذا الخير مدخرًا لأهل المدينة من الأوس والخزرج.

يقول ابن إسحاق: "فلما أراد عز وجل إظهار دينه، وإعزاز نبيه بي ، وإنجاز موعده له، خرج رسول الله بي في الموسم الذي لقيه فيه النفر من الأنصار، فعرض نفسه على قبائل العرب كما كان يصنع في كل موسم، فبينما هو عند العقبة لقى رهطا من الخزرج أراد الله بهم خيراً، فقال لهم النبي بي ان من أنتم؟ قالوا: نفر من الخزرج. قال: أمن موالى يهود؟ قالوا: نعم. قال: أفلا تجلسون اكلمكم؟ قالوا: بلى، فجلسوا معه فدعاهم إلى الله عز وجل، وعوض عليهم الإسلام، وتلا عليهم القرآن... فأجابوه فيما دعاهم إليه، بأن صدقوه وقبلوا ما والشر ما بينهم، فعسى أن يجمعهم الله بك، فسنقدم عليهم من العداوة ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله عليك فلا رجل أعز منك.

ثم انصرفوا عن رسول الله ﷺ راجعين إلى بلادهم، وقد آمنوا وصدقوا... فلما قدموا المدينة ذكروا لهم رسول الله ﷺ، ودعوهم إلى الإسلام حتى فشا فيهم، فلم يبق دار من دور الأنصار إلا وفيها ذكر من رسول الله ﷺ،<sup>(۱)</sup>.

ثم كانت بيعتا العقبة الأولى والثانية، وتلا ذلك هجرة النبى على وأصحابه إلى المدينة المنورة، وفيها وضعت بذور الدولة المسلمة التي انطلقت منها الدعوة إلى سائر الأرجاء، ولذلك لا نعجب أن يختار المسلمون حدث الهجرة دون سواه ليجعلوه بداية للتأريخ الإسلامي.

٣ ـ وفي هذه البيئة الجديدة بدأ النبي ﷺ بتنظيم أمور المسلمين الداخلية، فأنشأ

(۱) سبرة ابن هشام (جـ۲، ص۲۹، ۳۰) بتصرف يسير.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

المسجد، وآخى بين المهاجرين والأنصار، وعقد معاهدة مع سكان المدينة من اليهود تحدد لكل فئة حقوقها وواجباتها، وأنشأ النبى على ينظم أحوال المجتمع اقتصاديًا واجتماعيًا وعسكريًا وتربويًا، وأعد من أصحابه رجالاً تجسد الإسلام فى سلوكهم، وشوهدت حقيقة الدين فى أقوالهم وأفعالهم، فكان منهم الخليفة الراشد، وكان منهم القاضى العادل، وكان منهم القائد الفاتح، وكان منهم الداعية الملهم، وكان منهم الفقيه المعلم... إلخ.

٤ ـ ولما كان هؤلاء الرجال قد تجلى فى سلوكهم التمسك بالإسلام قولاً وعملاً أحبتهم الشعوب التى عاصرتهم، وأعربت عن تقديرها لهم، وتفضيلهم على شركائهم فى العقيدة، ومعاونتهم على التخلص منهم، ثم كانت الخطوة التالية هى الانتقال من التقدير النظرى إلى التطبيق العملى، فدخل الناس فى دين الله أفواجاً، وحملت كثير من هذه الشعوب ـ ولا تزال ـ راية الإسلام.

وفيما يلى نسوق شهادتين على مدى تأثير هذا التمسك بالإسلام فى سلوك الأوائل، ومساهمته فى نشر الإسلام، إحداهما من القديم، والأخرى من العصر الحديث.

يقول الإمام مالك بن أنس رضى الله عنه: «بلغنى أن النصارى كانوا إذا رأوا الصحابة رضى الله عنهم الذين فتحوا الشام، يقولون: والله لهؤلاء خير من الحواريين فيما بلغنا»<sup>(1)</sup>.

وتقول المستشرقة الألمانية الدكتورة زغريد هونكه: «... استطاع العربى بإيمانه العميق أن يكون أبلغ سفير وداعية لديانته، لا بالتبشير وإيفاد البعثات، وإنما بخلقه الكريم وسلوكه الحميد، فكسب بذلك لدينه عددًا وفيرًا، لم تكن أية دعوة – مهما بلغ شاوها – لتستطيع أن تكسب مثله»<sup>(7)</sup>.

(1) تفسير ابن كثير (جـ٤، صـ٣١٣) تفسير سورة الفتح.
 (۲) قالوا عن الإسلام صـ٣٢١ ـ د. عماد الدين خليل.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

## المبحث الثانى

قيام المسلمين بدعوة غيرهم إلى الإسلام

 يتميز الإسلام دون سائر الأديان بأنه دين عالى، وبأنه كلمة الله الأخيرة إلى الناس، فلا نبى بعد رسول الله محمد على، ولا رسالة بعد الإسلام.

وقد اجتهد رسول الله ﷺ فى أداء ما كلفه به من أمانة، ولم يفارق هذه الدنيا حتى بلغ رسالته على أتم وجه وأكمله، وأدى أمانته، وترك الأمة على طريق واضح لا لبس فيه ولا غموض.

يقول الله تعالى: ﴿ ... الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا ... ﴾ [الماند: ٣].

وقد نزلت هذه الآية على رسول الله ﷺ في حجة الوداع، وفارق الدنيا بعدها بقليل<sup>(۱)</sup>.

(٢) لأجل هذا نزل القرآن الكريم يؤكد على أن الأمة شريكة لنبيها على في تُعمَّل عبء الدعوة، فالله عمل يقول: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى الله عَلَىٰ بَصِيرَة أَنَا وَمَن اتَبْعَنى ... ﴾ [يوسف:١٠٨].

وحث النبى ﷺ كل مسلم أن يقوم بواجبه في هذا الشأن بحسب استطاعته. فهو ﷺ القائل: «ليبلغ الشاهد الغائب»<sup>(٢)</sup>.

وهو القائل أيضًا: "بلغوا عنى ولو آية" (").

(١) بقى النبى 魏 عقب نزول هذه الآية إحدى وثمانين ليلة، ثم لحق بربه.

(۲) أخرجه البخارى (جدا، ص۲۳) كتاب العلم \_ باب قول النبى ﷺ: •رب مبلغ أوعى من سامع•، وأخرجه مسلم (جد۲، ص۹۸۸) كتاب الحج \_ باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها إلا لمنشد على الدوام.

(٣) أخرجه البخاري (جـ٢، ص٢٥٨) كتاب أحاديث الأنبياء ـ باب ما ذكر عن بني إسرائيل .

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

(٣) ولم يكن على يكتفى بتوجيه أصحابه نظريًا إلى القيام بهذا الواجب، فكان يوفد بعض أصحابه إلى الأمصار للدعوة والتعليم، مثلما فعل مع مصعب بن عمير رضى الله عنه حين أوفده إلى المدينة قبل الهجرة ومثلما فعل مع معاذ بن جبل وابي موسى الأشعري حين بعثهما إلى اليمن.

وفى مجتمع الصحابة كان يأتيه أفراد فيدخلون فى الإسلام، فيدفعهم إلى اصحابه كى يدربهم على الدعوة إلى الله، وتعليم المسلمين أمور دينهم.

أخرج الإمام أحمد فى مسنده عن عبادة بن الصامت رضى الله تخنه قال: «كان رسول الله ﷺ يُشْغَلُ، فإذا قدم رجل مهاجر على رسول الله ﷺ دفعه إلى رجل منا يعلمه القرآن»<sup>(1)</sup>.

وإذا قدم عليه وفد علمهم ودعاهم، ثم كلفهم أن يقوموا بتبليغ ما علّموه إلى من وراءهم من أهليهم وجيرانهم.

أخرج البخارى فى صحيحه عن مالك بن الحويرث رضى الله عنه قال: أتيت النبى على فى نفر من قومى، فأقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رحيمًا رفيقًا، فلما رأى شوقنا إلى أهالينا قال: «ارجعوا فكونوا فيهم وعلموهم وصلوا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم، وليؤمكم أكبركم»<sup>(1)</sup>.

(٤) وإذا كانت القاعدة الأصولية تقول: "ما لا يتحقق الواجب إلا به فهو واجب؛ فإن كون الأمة شريكة لرسولها علم وجوبًا ـ في تحمل أمانة هذا الدين وتبليغه للعالمين ـ كما سبق وأن بينا ـ فإن هذا الوجب لا سبيل إلى تحقيقه إلا ببذل الأمة أقصى الجهد في دعوتها للآخرين، كي تخرجهم من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام.

وهذا ما يجعل للدعوة إلى الله منزلة عظيمة في هذا الدين لا تدأنيها منزلة.

(أ) فالله تبارك وتعالى بين أن الأمة الإسلامية هي خير الأمم، وعلل ذلك

(1) أخرجه أحمد (جـ٥، ص٢٢٤).

(٢) أخرجه البخاري (جـ١ ، ص١١٧) كتاب الأذان ـ باب من قال ليؤذن في السفر مَؤذن واحد

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

OY

نظرات في التاريخ الإسلامي

يقوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ... ﴾ [آل عمران: ١١٠].

وقد ورد أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه حج مرة، فرأى من الناس دعة، فقرأ هذه الآية ﴿ كُنتُمْ خَيَرُ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ ثم قال: "من سره أن يكون من هذه الأمة، فليؤد شرط الله فيهاء<sup>(1)</sup>.

(ب) وحين أراد النبى على الذي أوتى جوامع الكلم - أن يختصر تعريف الإسلام فى كلمات موجزات، كانت الدعوة والدلالة على الخير هى الفائزة بهذا الشرف.

فعن أبى رقية تميم بن أوس الدارى رضى الله عنه أن النبى على قال: «الدين النصيحة» قلنا: لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم»<sup>(\*)</sup>.

(ج) وأشار القرآن الكريم إلى أفضلية القيام بالدعوة على ما سواها من الأعمال، فالله تعالى يقول: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مَمَّن دَعًا إلَى الله وَعَملَ صَالحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٢٣]، وهو استفهام يفيد النفى، أى لا شىء أحسن من هذا.

ولو ذهبنا نستقصى كل ما ورد بشأن الدعوة، وبيان أهميتها، ومنزلتها فى الدين لطال البحث، وخرج بنا عن الموضوع، وذلك لكثرة ما ورد فى هذا الموضوع من آثار<sup>(۳)</sup>، وكلها تجمع على أهمية هذا الأمر، وضرورته لنشر الإسلام ويسط نوره على العالمين، وأن التهاون فيه نذير بحلول الهلاك.

يقول الإمام أبو حامد الغزالي رحمه الله: «إن الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر من القطب الأعظم في الدين، وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين

(۱) نفسیر ابن کثیر (ج۱، ص۳۹۶).

(٢) أخرجه البخارى (جدا، ص ٢) كتاب الإيمان ـ باب قول النبى على الدين النصيحة، وأخرجه مسلم (جدا، ص ٧٤) كتاب الإيمان ـ باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون... إليخ.
(٣) اقرأ على سبيل المثال فى هذا الموضوع: أصول الدعوة ـ دكتور عبد الكريم زيدان، وجوب تبليغ

الدعوة \_ عبد الله ناصح علوان .

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

أجمعين، ولو طُوى بساطه، وأهمل علمه وعمله لتعطلت النبوة، واضمحلت الديانة، وعمت الفترة، وفشت الضلالة، وشاعت الجهالة، واستشرى الفساد، واتسع الخرق، وخربت البلاد، وهلك العباد، ولم يُشْعَرُ بالهلاك إلا يوم التنادا".

٥ - وقد نفخت هذه المبادئ والتعاليم روح الجد والمثابرة فى نفوس أصحاب النبى على والأجيال التى تلتهم، فانساحوا فى الأرض يبشرون بالإسلام، ويدعون الناس إلى دين الله، مما كان له أكبر الأثر فى كسب أعداد كبيرة لصالح الدعوة، شكلت تاريخ الإسلام، وأسمعت الدنيا بأسرها كلمة التوحيد.

وفى الإشارة إلى أهمية هذا الجانب \_ اعنى جانب الدعوة \_ فى نشر الإسلام، يقول توماس أرنولد فى كتابه (الدعوة إلى الإسلام)<sup>(٢)</sup>: «يرجع انتشار هذا الدين \_ يعنى الإسلام \_ فى تلك الرقعة الفسيحة من الأرض إلى أسباب شتى: اجتماعية وسياسية ودينية، على أن هناك عاملاً من أقوى العوامل الفعالة التى أدت إلى هذه النتيجة العظيمة، تلك هى الأعمال المطردة التى قام بها دعاة المسلمين، إذ وقفوا حياتهم على الدعوة إلى الإسلام، متخذين من هدى الرسول تشي مثلاً أعلى، وقدوة صالحة، اهر.

(۱) إحياء علوم الدين (۲/ ۳۰٦)، نشر المكتبة التجارية الكبرى ـ مصر.
 (۲) الموجع المذكور ص ۲٥.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

## المحثالثالث

الفتوحات الإسلامية، والجهاد ضد قوى الشر والطغيان

(۱) سبقت الإشارة إلى أن الإسلام دين عالمي لكل البشر، وأنه كلمة الله الأخيرة إلى الناس جميعًا، وقد بذل النبي على في سبيل تبليغ هذا الدين قصارى جهده، واحتمل في سبيل ذلك كثيرًا من الأذى، حتى لحق بربه راضيًا مرضيًا، وقد بلغ رسالته، وأدى أمانته، وتركنا على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك.

وعلى هدى النبى على سار السلف الصالح من هذه الأمة، فجابوا المشارق والمغارب داعين إلى الله تعالى، حتى انتشر الإسلام في الآفاق، وعم نور الله على العالمين.

(٢) لكن طريق هذه الدعوة لم يكن مفروشاً بالورد، ولا محفوفًا بالرياحين، فإن دعاة الكفر وأصحاب الأهواء وجدوا فى هذه الدعوة خطراً عليهم، وعلى المكاسب الدنيوية التى تصل إليهم، فأحبوا بقاء الأوضاع على ما هى عليه، واجتهدوا فى صرف الناس عن الإيمان بهذه الدعوة، والانضواء تحت رايتها، ووجدوا فيمن هم على شاكلتهم من يساعدهم ويؤازرهم، كما قال ربنا: ﴿ وَإِنَّ الطَّالمينَ بَعْضَهُمُ أُولياء بَعْض... ﴾ [الجائة:١٩].

(۳) والمتأمل فى كتاب الله تعالى يجد فى كثير من الآيات ما ينبئ عن خبيئة هؤلاء الظالمين حيال دعوة الحق، وهذه نماذج منها:

(أ) يقول الله تعالى: ﴿ أَلا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴿ ) لَذَينَ يَصُدُونَ عَن سَبِيلِ الله وَيَغُونَهَا عوجًا ﴾ [مود: ١٨، ١٩].

(ب) ويقول رب العزة تبارك وتعالى: ﴿ وَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفُرُوا فَتَكُونُونَ سُوَاءً... ﴾ [الناء:٨٩].

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

7.

(ج) ويقول سبحانه: ﴿وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَميلُوا مَيْلاً عَظِيمًا ﴾ [النساء:٢٧].

15

ويشير القرآن الكريم في مواضع أخرى إلى أن هؤلاء الكفار وأصحاب الأهواء لن يقتصروا في هذا المجال على مجرد التمنى، بل إنهم سيسلكون - كذلك -مسالك عملية تطبيقية تتمثل في رصد الأموال، ورصد الخطط لإعاقة مسيرة الإسلام، والاعتداء أحيانًا بالتعذيب والقتل لمن يرون الانضواء تحت لواء هذه الدعوة، ففي بيان رصدهم الأموال لإيقاف مسيرة الخير، يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ

وفى شأن تخطيطهم وكيدهم يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ٢

وفى شأن إيذائهم للمسلمين بأيديهم والسنتهم متى تمكنوا من ذلك يقول رب العزة: ﴿ إِنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْداءُ وَيَسْطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُم بِالسُوءِ وَوَدُوا لَوْ تَكَفُرُونَ ﴾ [المنحة: ٢]. ومعنى يثقفوكم: يتمكنوا منكم.

وفى شأن قتالهم لأهل الطاعة يقول ربنا: ﴿ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىٰ يَرُدُوكُمْ عَن دِينَكُمْ إِن اسْتَطَاعُوا ﴾ [البقرة:٢١٧].

والواقع ملى، بالشواهد والأدلة على هذا كله بدءًا من رسول الله على الذى حاولوا قتله أكثر من مرة، ومن صحابته الذين أوذوا وعذبوا حتى مات بعضهم تحت سياط التعذيب، واخيرًا اضطروا إلى الهجرة تاركين ديارهم وأموالهم، وانتهاء بالممارسات الوحشية لليهود والهنود والصليبيين فى العصر الحديث.

(٤) ولو أن الجو خلا لهذه القوى الشريرة لتفعل ما تشاء، وتطول بإيذائها من تريد، فإن فساد الحياة الإنسانية بأسرها نتيجة لا مفر منها، والتعرض بالإيذاء والتخريب لعقائد الناس وأماكن عبادتهم أمر لا بد منه.

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ ... وَلَوْلَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِعَض لَفَسَدَتِ الأَرْضُ... ﴾ [البقرة: ٢٥١].

نظرات في التاريخ الإسلامي

ويقول أيضًا: ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا...﴾ [الحج: ٤٠].

(٥) لأجل هذا أوجب الإسلام على أتباعه أن يهبوا لنصرة عقيدتهم، وأن يدفعوا النفس والنفيس فى سبيل الدفاع عنها، والعمل على تأمين وصول كلمة الله إلى العالمين.

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لا تَكُونَ فَتَنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّه فَإِنِ انْتَهَوْا فَلا عُدُوانَ إِلاَ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [البغر:: ١٩٣].

ولأهمية هذا الأمر في حماية العقيدة الإسلامية، ومقاومة من أراد بالإسلام أو المسلمين شراً صح عن النبي على وصف الجهاد بأنه ذروة سنام الإسلام، وذلك لأن الجهاد ـ كما يقول الدكتور محمد نعيم ياسين ـ: «هو القوة الدافعة لهذه الدعوة الربانية نحو تعميم خيرها على البشر، وهو الرصيد المستمر، يجدد نشاطها، ويظهر فاعليتها في الوجود، ولولاه لضمر أثرها وانكمشت، وأفسحت المجال لغيرها من الدعوات الباطلة وهذا أمر يؤيده واقع وتاريخ أمة الإسلام، فقد قوة جهادها وحركتها وبذلها وتضحيتها، والعكس بالعكس، ففي الحديث "إذا تبايعتم بالعينة<sup>(1)</sup>، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد سلط الله عليكم ذلاً لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم<sup>3(1)</sup> اهر<sup>(1)</sup>

وإلى جانب ذلك وردت الإشادة بالجهاد والمجاهدين فى كتاب الله تعالى، وفى سنة رسوله على عايفوق الحصر، فلا تكاد تخلو سورة من سور القرآن ـ خصوصًا المدنى منه ـ من حديث عن الجهاد أو القتال فى سبيل الله، أو بيان منزلة الشهداء

<sup>(</sup>۱) بيع العينة: هو أن يقصد الرجل الحصول على المال وحتى يهرب من الربا يجعل بينه وبين صاحب المال سلعة يأخذها بثمن عاجل بزيادة، وبيعها لغيره بثمن عاجل أقل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (جـ٢، صـ٢٦٩) كتاب الإجارة ـ باب فى النهى عن العينة، وأخرجه أحمد بنحوه (جـ٢، ص٨٤).

<sup>(</sup>٣) الجهاد، ميادينه، وأساليبه ص٧، بتصرف \_ طبع مكتبة القادسية بالإسكندرية \_ بدون تاريخ.

عند ربهم، أو الحديث عن الأداب والأحكام التي ترتبط بهذا الموضوع من قريب أو من بعيد.

كما أن السنة النبوية لا يخلو كتاب من كتبها، أو مصنف من مصنفاتها من حديث مستفيض حول الجهاد، تبين فيه فضيلته، وتتناول فيه مسائله وآدابه.

والمكتبة الإسلامية زاخرة بالعديد من المؤلفات حول هذا الموضوع.

ومن الفقهاء من عد الجهاد الركن السادس من أركان الإسلام(').

ومن مجموع هذه الملاحظات نستخلص أنه لا يوجد نظام دينى أو دنيوى، فى القديم أو فى الحديث أعطى للجهاد هذه المكانة الرفيعة، وبوأه هذه المنزلة السامقة مثلما فعل دين الإسلام.

(٦) ومن أهم ما يميز عقيدة الجهاد في الإسلام وضوح الهدف، فليس الجهاد في الإسلام لأجل تحقيق منفعة مادية أو الحصول على مغنم دنيوى، وذلك من حيث الغاية، ومن حيث الوسيلة ينأى الجهاد في الإسلام عن الاغتصاب والعدوان والتخريب، وسائر الأشكال السائدة في الحروب التي تقع بأيدى غير المسلمين<sup>(٢)</sup>،

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

<sup>(1)</sup> تتنوع صور الجهاد فى الإسلام، وتتعدد ميادينه، ولكل منها أسلوبه، من جهاد للنفس، إلى جهاد للشيطان، وإلى جهاد للكفار، ومن جهاد باللسان إلى جهاد بالسنان، ولهذا اختيرت لفظة الجهاد بدلاً من لفظة الحرب والتى لا تحمل إلا معنى واحداً، وعلى المسلم أن يأخذ من كل خير بنصيب، وأن يقف على فقه الجهاد حتى لا يُقَدَّم ما يستحق التاخير أو العكس.

ويمكن الاطلاع في هذا الشأن على كتاب «الجهاد ميادينه وأساليبه» للدكتور/ محمد نعيم ياسين، ففيه ما يشفى الغليل بإذن الله.

<sup>(</sup>٢) تستهدف الحروب عند غير المسلمين إذلال الشعوب الضعيفة، وسلب خيراتها، وتتجرد من المعانى الإنسانية في أهدافها ووسائلها على السواء.

ولننظر فى هذا التقرير الذى كتبه هانسون بلدوى المراسل العسكرى لمجلة ساترداى إيفننج بوست الأمريكية لبيان أسباب بناء القواعد العسكرية الأمريكية فى أنحاء متفرقة من العالم، للوقوف على هذه الحقيقة.

يقول هانسون: (القواعد العسكرية الأمريكية تحقق أهدافًا كثيرة، فهى مهمة لأنها تمثل نقطة الوثوب للهجوم على المناطق الوسطى من روسيا... وهناك فى الوقت نفسه ضرورة اقتصادية تفرض علينا أن نتطلع إلى ما وراء حدودنا، وقد تكون أكثر أهمية وخطورة من الضرورات =

ولذلك فإن القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة تصرح فى جميع الآيات والأحاديث التى تحدثت عن الجهاد بأنه فى «سبيل الله» وفى إشارة إلى ما تعنيه هذه الكلمة الموجزة «فى سبيل الله» قال الحبيب المصطفى على الله التكون كلمة الله هى العليا فهو فى سبيل الله».

(٧) بهذا التحديد القاطع لما يبتغيه الإسلام من وراء الجهاد سارت الدعوة الإسلامية نقية الغاية من الحروب التي كانت تشتعل في ذلك الوقت لأغراض العصبية أو لأجل السيطرة على الشعوب، وامتصاص دمائها، وسلب خيراتها، أو التي كان يؤجج أصحابها نيرانها لإشباع غريزة سفك الدماء عندهم.

= العسكوية، فلا بد من الوصول إلى المواد الأولية في بلاد العالم الأخرى، ولا بد لنا من قدرة على تصدير جزء من فائض إنتاجنا). اهـ.

فهذه غايتهم من حروبهم كما تنطق بذلك السنتهم، ووسائلهم لتحقيق هذه الغايات تتجرد كذلك عن الإنسانية، فلا يتورعون عن إفساد البلاد والعباد دون تفريق بين إنسان وآخر. وهذه بعض الأمثلة:

في الحرب العالمية الثانية أصدر هتلر التعليمات الآتية لقادة جيوشه:

يجب محو موسكو ولننجراد من على الأرض للتخلص تمامًا من سكان المدينتين حتى لا نضطر لإطعامهم فى فترة الشتاء، وتقوم الطائرات بالإبادة، وليست هناك ضرورة لاستخدام الدبابات. وبالنسبة للمدن الأخرى فينبغى أن تكون القاعدة هى: قبل غزوها ينبغى أن تتحول إلى أنقاض بنيران المدافع والغارات الجوية.

نقلاً عن «المدخل إلى العقيدة والاستراتيجية العسكرية الإسلامية؛ ص.٥٠، وص.٨ ـ اللواء/ جمال الدين محفوظ ـ طبعة ثانية ـ دار الاعتصام ـ القاهرة.

وما فعله هتلر فى روسيا فعلته روسيا فى الجمهوريات الإسلامية إبان الثورة الشيوعية، وفعلته أمريكا فى فيتنام، والحلفاء فى العراق، والصربيون مع مسلمى البوسنة، وتفعله إسرائيل مع الفلسطينيين، ويفعله الهنود مع أبناء كشمير.

فهى حروب تسودها الأنانية، ويدفع إليها الطمع وإيقاع اللل بالآخرين، ولذلك تستبيح الدول ذات السيادة فى العالم المعاصر الأسلحة الممنوعة بكافة أشكالها، وتحول دون حصول الآخرين ـ وبالأخص المسلمون ـ على هذه الأسلحة لتظل السيادة والسيطرة لهم دون غيرهم.

(۱) أخرجه البخارى (جـ۱، صـ٣٦) كتاب العلم \_ باب من سال وهو قائم عالمًا جالسًا، وأخرجه مسلم (جـ٣، ص١٥١٢) كتاب الإمارة \_ باب من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهـو فى سبيل الله.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

كما سارت الدعوة الإسلامية في جهادها نقية الأسلوب في تعاملها مع المخالفين، فلا تخريب ولا تدمير، ولا تعرض لغير المقاتلين من الأطفال والنساء والرهبان، ولا تشويه ولا تمثيل بجئث القتلى... إلخ.

وفيما يلى نذكر بعضًا من النصوص والتوجيهات التى كانت بمثابة دستور سار عليه المسلمون فى حروبهم، حتى استحقوا نصر الله لهم على أعتى الجيوش رغم قلة عددهم وعتادهم، تحقيقًا لوعد الله الذى لا يتخلف ﴿ ...وَلَيَنصُرُنَ اللّهُ مَن يُنصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقُوىٌ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٤].

(1) أخرج مسلم فى صحيحه عن سليمان بن بريدة عن أبيه رضى الله عنهما قال: كان رسول الله على إذا أمر أميرًا على جيش أو سرية أوصاه فى خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: «اغزوا باسم الله فى سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلُّوا<sup>(۱)</sup>، ولا تغدروا، ولا تمثلوا<sup>(۱)</sup>، ولا تقتلوا وليدًا...)<sup>(۲)</sup>.

وفى رواية أخرى لأبى داود عن أنس رضى الله عنه أن النبى على قال: «انطلقوا باسم الله، وبالله، وعلى ملة رسول الله، ولا تقتلوا شيخًا فانيًا، ولا طفلاً، ولا صغيرًا، ولا امرأة، ولا تغلوا، وضموا غنائمكم، وأصلحوا وأحسنوا إن الله يحب المحسنين»<sup>(1)</sup>.

(ب) حين خرج جيش أسامة بن زيد رضى الله عنهما قام بتوديعه سيدنا أبو بكر رضى الله عنه خليفة المسلمين وقتنذ، وأعطاه بعضًا من الوصايا والنصائح جاء فيها:

«لا تخونوا ولا تغدروا، ولا تغلوا ولا تمثلوا، ولا تقتلوا طفلاً ولا شيخًا كبيرًا ولا امرأة، ولا تعقروا (لا تقطعوا) نخلاً ولا تحرقوه، ولا تقطعوا شجرة مثمرة،

- (١) لا تغلُّوا: لا تأخذوا شيئًا من غنائم الحرب قبل قسمتها.
- (٢) لا تمثلوا: لا تشوهوا القتيل بتقطيع بعض أجزائه على سبيل الانتقام والتشفي.
- (٣) أخرجه مسلم (جـ٣، ص١٣٥٧) كتاب الجهاد والسير باب تأمير الإمام الأمواء على البعوث، ووصيته إياهم بآداب الغزو وغيرها.
  - (1) أخرجه أبو داود (جـ٢، ص٣٩) كتاب الجهاد ـ باب في دعاء المشركين.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ولا تذبحوا شاة ولا بقرة ولا بعيرًا، وسوف تمرون بأقوام قد فرغوا أنفسهم فى الصوامع، فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له، وسوف تقدمون على قوم بآنية فيها ألوان الطعام، فإذا أكلتم منها شيئًا بعد شىء فاذكروا اسم الله عليه، وتلقون أقوامًا قد فحصوا أوساط رءوسهم وتركوا حولها مثل العصائب، فأخفقوهم بالسيف خفقًا، اندفعوا باسم الله)<sup>(1)</sup>.

(ج) حين وجه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب سعد بن أبى وقاص رضى الله عنهما لفتح بلاد فارس كتب له كتابًا جاء فيه:

«أما بعد فإنى آمرك ومن معك من الأجناد بتقوى الله على كل حال، فإن تقوى الله أفضل العدة على العدو، وأقوى المكيدة على الحرب... وآمرك ومن معك من الأجناد أن تكونوا أشد احتراساً من المعاصى منكم من عدوكم، فإن ذنوب الجند أخوف عليهم من عدوهم، وإنما يُنصرُ المسلمون بمعصية عدوهم لله، ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة، لأن عددنا ليس كعددهم، ولا عدتنا كعدتهم، فإن استوينا فى المعصية كان لهم الفضل علينا فى القوة، وإلا ننتصر عليهم بفضلنا لم نغلبهم بقوتنا، واعلموا أن عليكم فى سيركم حفظة من الله، يعلمون ما يتعلون، فاستحيوا منهم، ولا تعملوا بمعاصى الله وأنتم فى سبيل الله، ولا تقولوا ين عدونا شر منا فلن يسلط علينا، فرب قوم سلط عليهم شر منهم، كما سلط وكان وعداً مفعولاً... واسألوا الله العون على أنفسكم كما تسألونه الديار، وكان وعداً مفعولاً... واسألوا الله العون على أنفسكم كما تسألونه النصر على على بنى إسرائيل – لما عملوا معاصى الله حفار المجوس، فجاسوا خلال الديار، وكان وعداً مفعولاً... واسألوا الله العون على أنفسكم كما تسألونه النصر على على بنى إسرائيل الله تعالى ذلك لنا ولكم»<sup>(1)</sup>

ونكتفى بهذا القدر من الأمثلة، مشيرين إلى أن هذه الأقوال \_ وغيرها كثير \_ شكلت لونًا من الآداب الإسلامية هو «أدب الحرب» استحوذ على كتابات الكثير من المؤلفين<sup>(٣)</sup>.

(۱) الكامل فى التاريخ لابن الأثير (جـ٢، ص١٣٩).
 (٢) الدعوة إلى الجهاد فى القرآن والسنة ص٢٧، عبد الله بن محمد بن حميد.
 (٣) راجع على سبيل المثال «آداب الحرب فى الإسلام» للشيخ محمد الخضر حسين، «الحرب على هدى القرآن والسنة» لأحمد حسين، وغيرهما.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

(٨) وبهذه الرؤية الإسلامية للحرب والجهاد انطلقت جيوش المسلمين فى جميع الأرجاء تفتح بلداً تلو آخر، مما أسهم فى تهيئة الأجواء، وإزاحة العقبات، ليفكر الناس فى هذا الدين وما يدعو إليه فى جو طليق من الحرية، دون ضغط عليهم من الساسة الظالمين، والحكام الجائرين، الذين أرادوا وأد هذه الدعوة فى مهدها، فإذا بالشعوب – فى ظل تفكير متئد – ترى فى الإسلام مركب الإنقاذ، وإذا بالإسلام يبسط جناحه على مساحة كبيرة من المعمورة وقتئد، تمتد من بلاد الصين شرقًا وحتى بلاد الأندلس غربًا، ومن أواسط آسيا شمالاً حتى أواسط أفريقيا جنوبًا.

77

(٩) لقد قدم المسلمون بفتوحاتهم خدمة عظيمة للبشرية، ومن حق أصحابها أن نتذكرهم ونثنى عليهم بالخير، إضافة إلى أن الوقوف على هذه الفتوحات \_ من وجهة نظر سلف الأمة الصالح \_ يعد مجالاً خصبًا للتربية والتهذيب، ولذا أولوا هذه الفتوحات عنايتهم، ونقلوها إلى أجيالهم، كما كانوا يفعلون مع القرآن، سواء بسواء.

يقول الإمام زين العابدين بن الإمام الحسين بن الإمام على رضى الله عنهم: «كنا نُعلَم أولادنا مغارى رسول الله ﷺ كما نعلمهم السورة من القرآن»<sup>(۱)</sup>.

ويقول إسماعيل بن محمد بن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنهم: «كان أبى يعلمنا المغارى والسرايا، ويقول: يا بنى هذه شرف آبائكم، فلا تضيعوا ذكرها»<sup>(۲)</sup>.

ومن ثم ارى لزامًا علينا \_ ونحن نتحدث عن الفتوحات والجهاد \_ أن نشير \_ ولو بأسلوب موجز \_ إلى هذه الفتوحات، وإلى القادة العظام، الذين يرجع إليهم الفضل في قيادتها.

(١) انتشار الإسلام في جزيرة العرب:

ظهر الإسلام أول ما ظهر على يد النبي محمد ﷺ في جزيرة العرب، فكان

 (۱)، (۲) نقلاً عن السرايا الحربية في العهد النبوي؛ د. محمد سيد طنطاري ص ۱۱ ـ طبع مجمع البحوث الإسلامية ـ الكتاب الأربعون ـ السنة الثالثة ـ سنة ۱۳۹۱هـ ـ سنة ۱۹۷۱م.

من الطبيعي أن تكون هذه البقعة هي أول البقاع التي يصلها نور الإسلام، ومنها ينطلق إلى سائر البقاع.

واجهت الدعوة الإسلامية في بدايتها مقاومة عنيفة من أهل مكة، واضطر المسلمون تحت وطأة التعذيب إلى الهجرة مرتين إلى الحبشة.

وقد سبقت الإشارة إلى أن النبى على كان يعرض نفسه على القبائل الوافدة إلى بيت الله الحرام، فيدعوهم إلى الله تعالى، وأنه التقى على في أحد المواسم بنفر من الأوس والخزرج، كانوا يسمعون من اليهود في المدينة أن نبياً قد أظل زمانه، وأنهم - أى اليهود - سيتبعونه، ويقتلون معه غير اليهود قتل عاد وإرم، وقد انشرحت صدور هؤلاء النفر لدعوة الإسلام، وأحبوا أن يكون لهم فضل السبق لاعتناق هذا الدين قبل اليهود، ومن ثم عقدوا مع النبي على بيعتى العقبة الأولى والثانية، وقت مبايعة النبي على الهجرة إلى مدينتهم وتعهدهم باحتضان الدعوة، والدفاع عنها وحمايتها، وبعث معهم النبي على سفيره الأول مصعب بن عمير رضي الله عنه، فقام بتهيئة الأجواء في المدينة المنورة بالدعوة إلى الله، بحيث لم يبق بيت من بيوتها إلا ودخله نور الإسلام.

وفى العام التالى هاجر النبى على وأصحابه إلى المدينة المنورة، وفيها وضعت اللبنات الأولى لبناء الدولة الإسلامية، وفى هذا الإطار كان بناء المسجد النبوى، والمؤاخاة بين المهاجرين والانصار، وتوقيع معاهدة مع يهود المدينة تضمن لكل طرف أن يعيش فى أمان إلى جانب الآخر، وقد أشرت فيما سبق إلى كل هذا.

وفى هذا الجو الآمن، ووسط هذه العصبة المؤمنة بدأ النبى على خطته لنشر الإسلام فى دائرة أوسع<sup>(۱)</sup>، فبعث بكتبه ورسله إلى الملوك والأمراء، واستقبل العديد من الوفود التى قدمت عليه لتتعرف على الإسلام، وتكون بمثابة طلائع وسفراء عن أهليهم وذويهم.

(۱) نشير هنا إلى أن خطة النبى ﷺ لنشر الإسلام في دائرة أوسع لم تكن وليدة الظروف - كما يدعى المستشرقون - وإنما كان الأمر فقط مجرد انتقال من المرحلة النظرية التي كانت في مكة إلى المرحلة العملية.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

وقد كانت الوفود ـ ومن قبلها الرسائل ـ نتيجة لجهاد طويل خاضه النبى ﷺ وأصحابه، حتى بلغت غزواته ﷺ ٢٧ غزوة، وبلغت بعوثه وسراياه ٣٨ بعثًا وسرية<sup>(۱)</sup>، دافع المسلمون فيها عن أنفسهم، وأزاحوا كافة الطواغيت والمعوقات التي كانت تحول دون انتشار الإسلام، وتعمل على وأده والقضاء عليه بكل الوسائل المكنة.

وقد أتاحت هذه الوسائل - مجتمعة - في أن يعم نور الإسلام على معظم أرجاء الجزيرة العربية، وتصل أخباره إلى مسامع الدولتين الكبيرتين وقتئذ، وهما: الفرس والروم.

وفى أواخر السنة الثامنة من الهجرة حاولت الدولة الرومانية التحرش بالمسلمين، وعزموا على غزو بلاد العرب من الجهة الشمالية، بعد أن تحالفوا مع بعض العرب لتنفيذ هذه الخطة، والتى كانت ـ فى نظرهم ـ كفيلة بإيقاف الزحف الإسلامى على ما تبقى من جزيرة العرب، ومنع تهديد المسلمين للدولة الرومانية فى بلاد الشام.

وقد عزم النبى على مواجهة هذه التحركات بنفسه وأن يتملك زمام المبادرة - رغم بعد المسافة، وشدة الحرارة، وقلة الزاد - حتى يرهب الدولة العظمى آنذاك، ويقضى على آمالهم في أي هجوم يشنونه على المسلمين.

وجهز النبى على الله يعد الأكبر من نوعه فى تاريخ الدعوة حتى ذلك الحين، قيل إنه بلغ ثلاثين الفًا تصحبها عشرة آلاف فرس، وواصل المسلمون مسيرتهم حتى وصلوا إلى تبوك، فعسكروا فيها عشرين يومًا، فى الوقت الذى انسحبت فيه الجيوش الرومانية إلى داخل بلاد الشام حين علموا بهذا الجيش الكبير، وقدرته على مواجهة الصعاب.

وقد قهرت هذا التحركات الدولة الرومانية، وأضعفت من مركزها وسلطتها على القبائل العربية المجاورة، وكسرت حاجز الخوف الذي كان يسيطر على العرب

(۱) اصطلح المؤرخون على إطلاق كلمة اغزوة على القوة التي تخرج في صحبة الرسول 總، روا، حاربت أم لم تحارب، وأما التي يعقد فيها اللواء لغير رسول الله 總 فتسمى سوية.

من قوة الرومان وشدة بأسهم، فأعلنوا ولاءهم للدولة الإسلامية الجديدة، ودخل كثيرون منهم في هذا الدين.

وشىء آخر \_ له أهميته فى مجال انتشار الإسلام \_ وهو أن غزوة تبوك كانت خطوة ساعدت المسلمين على تخطى حدود الجزيرة العربية، والقيام بالفتوحات الإسلامية فى العصور التالية.

وفى خطوة أخرى مشابهة قام النبى على فى مطلع العام الحادى عشر من الهجرة بتجهيز جيش كبير، وجعل إمارته لأسامة بن زيد<sup>(۱)</sup> رضى الله عنهما، وأمره أن تطأ خيول المسلمين أرض فلسطين<sup>(۲)</sup>، وحققت الحملة أهدافها، ووطئت خيول المسلمين أرض فلسطين، وبذلك تمهد السبيل أمام الفاتحين لاجتياز بلاد الشام، وإسماعها صوت الإسلام.

ومن هذا يتبين لنا أن الجزيرة العربية بأكملها قد استضاءت بنور الإسلام فى حياة النبى المصطفى على، ودخل الناس فى دين الله أفواجًا، حتى كان عدد الذين رافقوا رسول الله على فى حجة الوداع من المسلمين يربو على المائة ألف، كما أن النبى على لم يشأ أن يقف بدينه ودعوته عند حدود جزيرة العرب، وأن من الواجب الانطلاق بها خارج هذه الحدود، فكانت غزوة تبوك، وحملة أسامة بن زيد رضى الله عنه مؤشرين إلى هذا الأمر، وهو ما قام به الفاتحون فيما بعد فى عصور الخلفاء الراشدين ومن بعدهم.

وهو ما سنحاول إلقاء الضوء عليه في النقاط التالية:

(٢) ذكر في سبب هذه الحملة أن هذه المناطق كانت قد ساعدت الروم ضد المسلمين في سرية مؤتة، فكان في هذه الحملة تأديب لهم على موقفهم هذا.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

Y.

<sup>(1)</sup> كان أسامة بن زيد فى هذا الوقت لا يتجاوز السابعة عشرة من عمره، وكانت هذه لفتة كريمة من رسول الله على تقليد الشبان الأكفاء مناصب القيادة، والتدليل على سمو الإسلام وارتقائه بكافة أبناء المجتمع المسلم، سواء كانوا أحراراً فى الأصل، أو موالى. وهو ما جعل الصديق أبا بكر رضى الله عنه يصر – رغم وفاة النبى على واعتراض كثير من الصحابة على إنفاذ الجيش فى هذا الوقت – على أن يأخذ الجيش طريقه، وتحت إمرة أسامة نفسه.

#### (٢) الفتوحات في عصر الخلفاء الراشدين:

تولى الصديق أبو بكر رضى الله عنه خلافة المسلمين إثر وفاة النبى على فعمل منذ البداية على اتباع سياسة الانتشار بالدعوة الإسلامية خارج حدود الجزيرة العربية، رغم انشغال المسلمين بمحاربة المرتدين من مانعى الزكاة.

ونظرًا لضيق الفترة التي قضاها سيدنا أبو بكر في الخلافة ـ وهي حوالي السنتين ـ بدأت حركة الفتوح في عهده رضي الله عنه، لكنها استمرت حتى شملت العهود التالية.

وفيما يلى تعريف موجز بأهم هذه الفتوحات وقادتها العظام رضوان الله عليهم:

(١) فى الجهة الشرقية (الجهة الفارسية) تمكن المسلمون من تحقيق عدد من الانتصارات ضد المواقع الفارسية، وتوجوها بدخول الحيرة، عاصمة المناذرة، حلفاء الفرس فى العراق، وذلك بقيادة المثنى بن حارثة، وعياض بن غنم، وخالد بن الوليد.

(٢) تولى الصحابى الجليل سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه قيادة المسلمين فى هذه الجهة إثر توجه خالد بن الوليد رضى الله عنه لمؤازرة إخوانه فى اليرموك ضد جيوش الروم فى الجهة الشمالية.

وقد تمكن سعد بن أبى وقاص فى معركة القادسية سنة ١٥هـ من تحقيق انتصار كبير على الفرس، قضى فيه على قواتهم فى العراق.

(٣) وبعد أربع سنوات قام يزدجرد الإمبراطور الساسانى بتكوين جيش من أبناء فارس يزيد عدده عن الخسمين ألفًا، فعين أمير المؤمنين عمر بن الخطاب النعمان ابن مقرن المزنى على قيادة الجيش المسلم الذى سيواجه هذه القوات. وفى سنة ٢ هـ التقى الجيشان عند نهاوند، وكان النصر حليف المسلمين فى هذه المعركة كذلك، وبهزيمة الفرس فى نهاوند قضى المسلمون على الإمبراطورية الفارسية، وانساحوا بعدها فى بلاد فارس وما جاورها من البلاد مثل، أذربيجان وأرمينية

نظرات في التاريخ الإسلامي

وغيرهما، ولذا تسمى نهاوند فتح الفتوح.

وفى الجبهة الشمالية البيزنطية الرومية تجمع الرومان فى جيش كبير عسكروا به على مقربة من حدود بلاد العرب وفلسطين، بغية الانتقام لأنفسهم من الغارة التى شنها عليهم أسامة بن زيد رضى الله عنهما.

وعندئذ دعا الصديق أبو بكر رضى الله عنه المسلمين من جميع أرجاء الجزيرة العربية إلى الجهاد، فلبى كثيرون منهم الدعوة، وتجمع منهم عدد كبير، فقام الصديق أبو بكر رضى الله عنه بعقد اللواء لأربعة من الأمراء، هم:

أبو عبيدة بن الجراح، ووجهته حمص.

(ب) عمرو بن العاص، ووجهته فلسطين.

(ج) يزيد بن أبي سفيان، ووجهته دمشق.

(د) شرحبيل بن حسنة، ووجهته الأردن.

(١) وقد حققت هذه القوى انتصارات أزعجت الروم، وأدركوا خطورة الوضع على دولتهم وبلادهم، فحشد الإمبراطور هرقل جيئًا يقارب المائة ألف، وجعل على قيادته "فردريك" أخاه، فتحرك الجيش وعسكر وسط الشام عند اليرموك، وعندئذ أشار الصديق أبو بكر رضى الله عنه على الجيوش الأربعة أن تجتمع تحت قيادة واحدة، وأرسل إلى خالد بن الوليد الذى كان فى الجبهة العراقية أن يدعها، ويمضى إلى نجدة إخوانه فى الشام.

وتحت قيادة خالد بن الوليد رضى الله عنه دارت رحى معركة «اليرموك» بين المسلمين والروم، وقد لحقت بالروم الهزيمة، وبهزيمتهم فتح الطريق أمام المسلمين لاجتياح باقى المدن والمواقع فى بلاد الشام.

(٢) وعلى نفس الجبهة اشتبكت القوات المسلمة بقيادة عمرو بن العاص مع القوات البيزنطية عند أجنادين في فلسطين، وتمكن من تحقيق نصر كبير عليها، لا يقل أهمية عن انتصار المسلمين يوم اليرموك.

وقد توجت هذه الانتصارات كلها بسقوط مدينة القدس بأيدى المسلمين، وتم

توقيع معاهدة صلح بين المسلمين وسكان المدينة، باشرها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه بنفسه.

(٣) وفى عهد الخليفة عمر بن الخطاب رضى الله عنه تمكنت القوات المسلمة بقيادة عمرو بن العاص من فتح مصر.

(٤) وفى عهد الخليفة عثمان بن عفان رضى الله عنه دخل المسلمون مجال الحرب البحرية، فابتنى المسلمون أسطولاً بحريًا تمكن من فتح جزيرتى قبرص ورودس، كما انتصر المسلمون على الروم البيزنطيين فى معركة ذات الصوارى، وتدمير أسطولهم البحرى المكون من خمسمائة قطعة.

وقد حاولت الدولتان الفارسية والرومانية استرداد بعض مواقعهم القديمة، فقاموا بعدة محاولات في هذا الشأن، لكن الخليفة عثمان رضى الله عنه تمكن من القضاء عليها، واستقر الأمر للمسلمين.

(٥) وفى زمن الحليفة الراشد على بن أبى طالب رضى الله عنه ذَرَّ قون الحلاف بين المسلمين، فانشغلوا بأنفسهم عن أعدائهم، فلم تكن ثمة فتوحات، بل إن ذلك أطمع أعدائهم فيهم، وكاد الروم يظفرون بشىء من آمالهم فى استرداد ما أخذ منهم، لولا تفطن معاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه لذلك، وبعثه رسالة إلى ملك الروم يهدده فيها بشن حرب عليه إن لم ينسحب هو ومن معه<sup>(۱)</sup>.

وما إن استقرت الأوضاع في الدولة الإسلامية تحت قيادة الدولة الأموية، حتى باشر المسلمون من جديد فتوحاتهم، بعد أن زالت المعوقات من طريقها.

### (٢) الفتوحات في عصر الدولة الأموية:

نشطت الدولة الأموية فى متابعة سلسلة الفتوح التى بدأت فى عهد الخلفاء الراشدين، واستطاع المسلمون فى ظل هذه الدولة أن يبسطوا سلطانهم، ويعززوا وجودهم فى معظم أقاليم المعمورة وقتتذ.

(۱) انظر البداية والنهاية، الحافظ ابن كثير (ج٨، ص١١٩) مع الاعتبار بالحادثة في التدليل على أهمية أن يكون المسلمون صفًا واحدًا، وأن يكون بأسهم على أعدائهم، وليس على أنفسهم، وأن المسلمين لا يعينون أعداءهم على أنفسهم بشىء مثلما يعينونهم بفرقتهم واختلافهم فيما بينهم.

YY

وقد عمل الأمويون على ثلاث جبهات مختلفة، وهي على النحو التالي:

(1) فى جهة الشرق قاد الفتوحات قتيبة بن مسلم الباهلى، الذى كان واليًا على خراسان<sup>(1)</sup>، فاستكمل فتح بلاد وسط آسيا مما يجاور أذربيجان وأرمينيا، وتوالت معاركه فى هذ المناطق حتى استولى عليها جميعًا، وظل يواصل مسيره حتى قُرب من حدود الصين، وجرت مفاوضات بينه وبين ملك الصين، بخضوع الثانى، وقبوله دفع الجزية.

وبهذا أصبح وسط آسيا بأكمله تحت السيطرة الإسلامية، ورأى أهل تلك البلاد فى معاملة المسلمين لهم ما شجعهم على اعتناقه، والدخول فيه، وقد أمدت هذه المنطقة العالم الإسلامى بنوابغ العلماء فى شتى فروع المعرفة، وعلى رأسهم الإمامان الجليلان: البخارى ومسلم.

(٢) فى الجهة الجنوبية قاد محمد بن القاسم الثقفى الفتوحات الإسلامية فى بلاد الهند، حتى وصل إلى مشارف هضبة الدكن الهندية فى الجنوب، ووصل إلى ملتان فى جنوب بلاد البنجاب ودخلها.

(۳) فى جهة الغرب قاد حركة الفتوحات موسى بن نصير وطارق بن زياد، وتم إخضاع الشمال الأفريقى بكامله للسيطرة الإسلامية منذ سنة ٩٠هـ.

وبعد ذلك قام نفس القائدين بالتوجه نحو الأندلس<sup>(۳)</sup>، وتم إخضاعها ـ كاملة ـ بعد سلسلة من المعارك العنيفة فى مدة لا تتجاوز السنتين، وقد وصل موسى بن نصير إلى جنوب فرنسا، وكاد أن يواصل مسيرته فيها، لولا أن الخليفة الوليد بن عبد الملك دعاه إلى الكف عن التوسع أكثر من هذا.

(٤) الفتوحات في عهد الدولة العباسية:

ورثت الدولة العباسية دولة مترامية الأطراف، شاسعة المسافات، فكفت ـ نسبيًا - عن متابعة الانتشار، وحرصت على تماسك الدولة الإسلامية القائمة، وبذل

(۱) كلمة (خراسان) تطلق ويراد بها الأقاليم الواقعة وسط آسيا.
 (۲) الأندلس: تشمل بلاد إسبانيا والبرتغال حاليًا.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

YE

## الوسع في مواجهة الفتن والثورات الداخلية.

ومما يميز العصر العباسى منح الأقاليم البعيدة استقلالاً ذاتيًا عن الدولة الأم، وتشجيع هذه الدويلات الصغيرة على متابعة سياسة الانتشار، مما جعل بعضًا من هذه الدوليات تحقق شيئًا من التوسع، وتظفر ببعض الانتصارات، والتي من أهمها ما يلي:

(١) دولة الغزنويين فى أواخر القرن الرابع الهجرى، والتى أسهمت بشكل فعال فى نشر الإسلام فى عهد مؤسسها سبكتكين وابنه محمود الغزنوى، وذلك فى بلاد الافغان وبلاد شبه القارة الهندية بعد جهاد طويل، قضى على الوثنية، وأحل محلها الإسلام.

(٢) دولة الأغالبة فى الشمال الأفريقى، والتى اعتنت بتنمية الأسطول البحرى الإسلامى فى مياه البحر المتوسط، ودخلت به معارك مع الأسطول الرومانى، وتوجت جهودهم بسقوط جزيرة صقلية، وخضوعها لحكم المسلمين، حتى سقطت بعد مضى أكثر من مائتى عام بيد الرومان مرة ثانية.

### (٥) الفتوحات في عهد الدولة العثمانية:

توقفت حركة الفتوحات فترة طويلة إثر تعرض العالم الإسلامي للحملات الصليبية والغزو المغولي، ولم يكن بمقدور المسلمين خلال هذه الفترة إلا المحافظة على أنفسهم، والدفاع عنها ضد هذه الغزوات التي استهدفت اجتثاث الإسلام من جذوره، والقضاء عليه بصورة نهائية.

ثم ظهر العثمانيون على مسرح التاريخ، فقادوا حملة جديدة عملت على توسيع رقعة الإسلام، ومد آفاقه إلى عوالم جديدة، عجز السابقون عن الوصول إليها، وذلك باتجاههم إلى أوربا.

لقد اتصف العثمانيون بالحماسة لدينهم، وشدة البأس على أعدائهم، فوجهوا كل اهتمامهم إلى الشئون العسكرية، وتمكنوا من إلحاق العديد من الهزائم بالرومان البيزنطيين في شتى أرجاء القارة الأوربية. وكانت بلغاريا والمجر وألبانيا واليونان وبولندة والنمسا ويوغوسلافيا مسرحًا لكثير من العمليات العسكرية، وقد حالف العثمانيين التوفيق فى معظم معاركهم، حتى كادوا أن يخضغوا أوربا بأكملها للسيطرة الإسلامية، لولا بعض الأخطاء التى أدت إلى فقدانهم معظم هذه المكاسب، ومن أهمها عدم تركيزهم على أهمية التنمية الحضارية والإبداع فى فترات السلم، وعدم مواكبة الثقافة الإسلامية واللغة العربية لتلك الفتوحات.

من أهم القادة العثمانيين عثمان الذي تنسب إليه الدولة، ومن بعده ابنه أورخان.

ومن بعد أورخان جاء ابنه مراد الثانى، الذى قاد معظم الحملات ضد أوربا، وتولى من بعده بايزيد فواصل المسيرة، ثم تولى محمد الثانى ابن مراد الحاكم، وكان من أهم أعماله إسقاط القسطنطينية التى استعصت على من سبقوه، كما اكتسح بلاد الصرب وألبانيا، وجاء من بعده سليمان الكبير فدخل إلى بلجراد، واستأنف الحرب ضد المجر حتى دخل عاصمتهم بودابست، وبعد ذلك تقدم إلى فينا \_ عاصمة النمسا \_ وقد فرض الحصار عليها، ثم اضطر إلى فك الحصار، والعودة إلى بلاده لمواجهة المشاكل الداخلية.

وبعد:

فهذه لمحات سريعة وخاطفة حول الفتوحات التي قام بها المسلمون الأوائل<sup>(۱)</sup>، والتي أسهمت في تهيئة الأجواء ليتعرف الناس على الإسلام دون تشويه، ودون ضغوط ومضايقات، وقد اقتنعت شعوب كثيرة بهذا الدين، فدخلت فيه طائعة مختارة، ولولا العقبات والمشكلات التي تعترض مسيرة هذا الدين في العصر الحاضر لما كان لهذا الدين منافس في عالم اليوم.

وإذا كانت الفتوحات الإسلامية قد أسهمت إلى حد كبير في تهيئة الأجواء

(١) تناول المؤرخون هذه الفتوحات بالتفصيل حينًا، وبالإيجاز حينًا آخر، ولما كان مقصدنا فى هذا البحث التعرف على الفتوح وقادتها آثرنا الاختصار، تاركين التفاصيل لكتب التاريخ المتخصصة فليرجع إليها من أراد المزيد.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

لدخول الكثيرين فى الإسلام، فإننا لا ننسى دور الدعاة الذين حملوا الإسلام فى الماضى َإلى بقاع لم تطأها أقدام الفاتحين، مثل: جنوب شرق آسيا واستراليا ووسط أفريقيا وغير ذلك، وفى العهد الحاضر يضطلع الدعاة بمسئولياتهم فى قلب العالم الحديث: فى أوربا وأمريكا واليابان، والدول التى كانت تحت سلطان الشيوعية، وفى مناطق آسيوية وأفريقية عديدة.

YY

ورغم قلة الوسائل \_ مقارنة بوسائل خصوم الإسلام \_ فإنهم ينجحون فى إدخال الكثيرين إلى هذا الدين، وهو ما يدل على عظمة هذا الدين، وقدرته على الحركة والانتشار لما فيه من صلاحيات ذاتية، تناسب الإنسان فى كل زمان ومكان.

\*\*\*

الفصل الثالث مفتريات على التاريخ الإسلامي ويشتمل على المباحث التالية، (١) المسلمون واستعمال السيف. (٢) المسلمون والغنائم. (٣) العلاقة بين الإسلام والعروية. (٤) الأسباب الخارجية وعلاقتها بانتشار الإسلام.

• تمهيد:

 (۱) منذ بزغ فجر الإسلام وأعداؤه لا يخفون كراهيتهم له، وحشدهم كافة الإمكانات لمحاربته.

يقول الله تعالى: ﴿وَدُ كَثِيرٌ مَنْ أَهْلِ الْكَتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُم مَنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مَنْ عند أَنفُسهم مَنْ بَعْد مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ...﴾ [البترة:١٠٩].

ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتْخَذُوا بِطَانَةً مِن دُونكُمْ لا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ...﴾ [ال عمران:١١٨].

والآيات في هذا المعنى كثيرة.

(٢) ورغم التقدم العلمى الهائل وسهولة التعرف على قيم الإسلام وحضارته نتيجة سهولة الاتصالات فى العصر الحديث إلا أن حدة العداء لم تخف، ووسائل الحرب المعلنة والخفية ضد الإسلام تتجدد مع تجدد الابتكارات والمخترعات الحديثة.

يقول المستشرق ولفرد كانتول سميث: «إن الغرب يوجه كل أسلحته الحربية والعلمية والفكرية والاجتماعية والاقتصادية لحرب الإسلام»<sup>(۱)</sup>.

وقد أوردت في كتابي (المسلمون وداء الفرقة) الكثير من هذه الأقوال، فليرجع إليه من أراد المزيد.

وصدق الله إذ يقول ـ بأسلوب النفى الدال على المستقبل ـ: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلا النّصارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مَلْتَهُمْ... ﴾ [البقر ١٢٠].

(٣) وقد كان التاريخ أحد المجالات الرئيسية التي عمل أعداء الإسلام من خلالها على هدم الإسلام وتقويض بنيانه.

وقد انصب جهدهم في هذا المجال على عدة محاور، نلخصها فيما يلي:

(١) الله أو الدمار ص٦٥ ـ سعد جمعة ـ طبعة ثالثة ـ سنة ١٩٧٦م ـ المختار الإسلامي ـ القاهرة .

(١) التركيز على إحياء التاريخ القديم السابق على الإسلام، كتاريخ الفراعنة والأشوريين والكنعانيين والفينيقيين وغيرهم بصورة براقة تغرى بمعرفتها، وتعمل على نشرها وإذاعتها، مما يجعل المسلم مذبذبًا بين دينه وبين تلك الحضارات.

يقول أحد المستشرقين: «إننا في كل بلد إسلامي دخلناه نبشنا الأرض، لنستخرج حضارات ما قبل الإسلام، ولسنا نطمع بطبيعة الحال أن يرتد المسلم إلى عقائد ما قبل الإسلام، ولكن يكفينا تذبذب ولائه بين الإسلام وبين تلك الحضارات».

وقد أورثت هذه الاهتمامات النعرات القومية لدى شعوب العالم الإسلامي على حساب الرابطة الإسلامية.

ولعل ما نراه ونسمعه من الاهتمام بتاريخ الفراعنة وآثارهم فى بلادنا، وصبغ الكثير من مظاهر حياتنا بصورهم خير دليل على ذلك.

(ب) الإعلاء من شأن الحضارة الأوربية، والتأكيد على أن مدنية الغرب هى أرقى شىء جاء \_ أو يمكن أن يجىء إلى هذا العالم \_ فى حين لا يُشاَرُ \_ من قريب أو من بعيد \_ إلى ما اقترفته أيديهم من سفك للدماء، واستباحة للأعراض، واستعمار للشعوب، واستنزاف لخيراتها.

(ج) التغاضى أو الإهمال لكل ما من شأنه أن يعمق في النفو م الصلة بالله، أو يربطهم بدين الله.

ففى الوقت الذى يركزون فيه على إحياء التاريخ القديم لا يذكرون أى شىء عن دعوات الأنبياء، وكأنهم لا وجود لهم، وفى الوقت الذى يركزون فيه على حضارة الغرب ومدنيته يتجاهلون إسهامات المسلمين فى الرقى البشرى، وما قدموه للإنسانية فى سبيل انتشالها من جاهليتها وتخلفها.

وفى الوقت الذى يعظمون فيه من شأن قوادهم وزعمائهم، لا يتعرضون للحركات الإسلامية الناهضة في العالم الإسلامي، والتي تصدت للاستعمار، وحافظت على هوية الشعوب المسلمة، وذلك كالسنوسية في المغرب العربي،

نظرات في التاريخ الإسلامي

والنورسية في تركيا، وغيرهما من الحركات التي عمت العالم الإسلامي بأسره.

٨٣

(د) إثارة الشبهات، واختلاق المفتريات حول التاريخ الإسلامى، بما يحدث البلبلة فى نفوس المسلمين، وينفى الاعتزاز والإعجاب الذى تغرسه دراسة هذا التاريخ على حقيقته فى نفوس المسلمين.

(٤) وفى ظل السيطرة الاستعمارية على بلاد العالم الإسلامى، وامتلاك أزمَّة الأمور فى العالم المعاصر بيد هؤلاء الأعداء تمكنوا من تشكيل المناهج الدراسية والعقول المثقفة على النحو الذى أرادوا، فوجدت أجيال ممسوخة، تحمل اسم الإسلام، وهى أبعد ما تكون عنه<sup>(۱)</sup>.

وفى هذا الفصل نتناول أهم المفتريات التي الصقها هؤلاء الأعداء بتاريخنا الإسلامي، آملين أن يدفع تصحيح الصورة في هذا المجال وغيره إلى أن تعاد صياغة التاريخ الإسلامي بما يعمق في نفوس المسلمين الاعتزاز بتاريخهم وتراثهم.

 (1) راجع كتابنا «مدخل إلى التعليم في ضوء الإسلام» للتعرف على مخططات الاستعمار في هذا المجال الحساس.

# المبحث الأول

### المسلمون واستعمال السيف

(۱) سبقت الإشارة إلى أن الإسلام أعلى من شأن الجهاد والمجاهدين، بحيث لا تكاد تخلو سورة من سور القرآن المدنى من حديث حول هذا الموضوع، وكذلك لا يخلو كتاب من كتب السنة من حديث مستفيض حول الجهاد، تبين فيه فضيلته، وتتناول فيه مسائله وآدابه.

وقد وضع الإسلام ضوابط للتعامل مع خصوم الإسلام عند إرادة قتالهم، وتتضح هذه الضوابط من خلال هذا النص النبوي.

عن سليمان بن بريدة عن أبيه رضى الله عنهما قال: «كان رسول الله بي إذا أمَّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه فى خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً، ثم قال: اغزوا باسم الله، فى سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليداً، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال (أو خلال) فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخيرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون أمم في الغنيمة والفىء شىء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، ولا يكون وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، وأخيرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، وأخيرهم أنهم إن قطوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبو أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكون وعليهم من على المهاجرين، ولا يكون وعليهم فى الغنيمة والفىء شىء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فسلهم وقاتلهم...»<sup>(1)</sup>.

 أخرجه مسلم (جـ٣، ص١٣٥٧) كتاب الجهاد والسير - باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث، ووصيته إياهم بآداب الغزو وغيرها.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

ومن خلال هذا النص النبوى نلاحظ أن الغاية من تسيير الجيوش كانت الرغبة -أولا - فى تهيئة الفرص المناسبة ليدخل الناس فى دين الله إن أرادوا، ولذلك يبدأ القائد بعرض الدعوة أولاً، فإن أصر هؤلاء الخصوم على موقفهم، ورأوا البقاء على دينهم طولبوا بالجزية لقاء حمايتهم ودفع الأذى عنهم، ولا يكرهون على توك دينهم أو التحول عنه، فإن أصروا على مقاومة المسلمين ومناوئتهم فلا مناص من المواجهة (...جَعَىٰ لا تَكُونَ فَتَنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلْهِ... ﴾ [البغرة: ١٩٢].

(٢) وإلى جانب ما اتصف به الإسلام من تسامح بعرضه على أهل البلاد المفتوحة الإسلام أو دفع الجزية اتصف كذلك بالتسامح فى تحصيل هذه الجزية منهم، بما يعد علامة مضيئة على عظمة هذا الدين، وذلك أن الإسلام قد أحاط بتشريع الجزية عدداً من المبادئ، نلخصها فيما يلى:

(1) أن الجزية إنما تجب على الرجال القادرين فقط، دون النساء والأطفال والعجزة والمسنين، وغير القادرين منهم تعينه الدولة الإسلامية وتساعده، ولا تتقاضى منه شيئًا.

ذكر أبو يوسف فى كتابه «الخراج» أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه مر بشيخ من أهل الذمة، يسأل على أبواب المساجد بسبب الجزية والحاجة والسن، فقال: «ما أنصفناك، إن كنا أخذنا منك الجزية فى شبيبتك، ثم ضيعناك فى كبرك، ثم أجرى عليه من بيت المال ما يصلحه، ووضع الجزية عنه وعن ضربائه»<sup>(1)</sup>.

(ب) إذا أسلم رجل من أهل الكتاب سقطت عنه الجزية فورًا، ولا يجوز الجمع بين الإسلام وأخذ الجزية، وقد ذكر في هذا أن واليًا من ولاة الدولة الإسلامية في عهد الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز كتب إليه يقول: «إن الدخول في الإسلام أضر بالجزية، فأفرضها على من أسلم؟ فأرسل إليه عمر بن عبد العزيز رسالة عنفه فيها، وقال له: إن الله سبحانه لم يرسل محمداً على جابيًا، وإنما أرسله هاديًا،

(١) حرية الاعتقاد في الإسلام ص٥٧ \_ عبد الله ناصح علوان .

فإذا أتاك كتابي هذا فارفع الجزية عمن أسلم من أهل الذمة،(1).

(ج) أن المسلمين كانوا يأخذون الجزية في مقابل حماية دافعيها أمام أى اعتداء، فإذا حدث وعجز المسلمون عن الوفاء بهذا الشرط، فإنهم يردون الجزية إلى أهلها، ويعتذرون لهم بعدم إمكانهم الدفاع عنهم.

حدث أن أبا عبيدة بن الجراح - قائد المسلمين في فتوح الشام - عندما علم بأن هرقل قد جهز جيشًا لمهاجمة المسلمين كتب إلى عمال المدن المفتوحة في الشام برد الجزية إلى أهلها، وكتب للناس يقول: «إنما رددنا عليكم أموالكم لأنه بلغنا ما جمع لنا من الجموع، وإنكم قد اشترطتم علينا أن نمنعكم، وإننا لا نقدر على ذلك، وقد رددنا عليكم ما أخذنا منكم، ونحن لكم على الشرط وما كتب بيننا إن نصرنا الله عليهم»<sup>(1)</sup>.

(٤) وإلى جانب المواقف السابق ذكرها بشأن تخيير أهل البلاد بين الإسلام والجزية، وإظهار المسلمين الفاتحين للتسامح معهم فى الأمرين معًا، تبقى جوانب أخرى تدل على مبدأ التسامح كذلك، ونختار منها ما يلى:

 (أ) محافظة المسلمين على دور العبادة التي تخص غير المسلمين، وتصرفهم حيالها بما يدل على التسامح.

ونذكر هنا ما حدث من أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه حين دخل بيت المقدس ظافرًا فاتحًا، وأدركته الصلاة ـ وكان وقتها داخل كنيسة القيامة ـ فخرج منها وصلى خارجها، ولما سأله البطويرك عن سبب ذلك قال له: «أخشى أن يتخذ المسلمون بعدى من صلاتى هذه فى الكنيسة حجة لقلبها إلى مسجد، فيخرقون المعاهدة بذلك»<sup>(۳)</sup>.

وفى موقف آخر احتاج المسلمون إلى جزء من كنيسة فى الأندلس فقاموا بشرائه، ولم يجوزوا لأنفسهم الاستيلاء عليه، رغم تيسر ذلك لهم لو أرادوا.

(۱) نفس المرجع ص٤٥.
 (۲) فقه الدعوة ص١٤٠ ـ د. جمعة الخولي.
 (۳) قالوا عن الإسلام ص٧٠٠ ـ د. عماد الدين خليل.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

يقول جون براند ترند ـ الأستاذ فى جامعة كمبردج، وأحد رواد تاريخ الأندلس ـ: «آثر الغزاة المسلمون أن يشتروا من السكان المسيحيين بقرطبة جانبًا من الكاتدرائية القديمة، ورأوا أن ذلك خيرًا لهم من أخذها عنوة واغتصابًا. وهذا شاهد ينطق بما اشتهروا به من التسامح مع أصحاب العقائد المخالفة لعقيدتهم»<sup>(1)</sup>.

(ب) مما يذكره التاريخ أن التتار لما غزوا بلاد الإسلام، ووقع كثير من المسلمين والنصارى فى أسرهم، ثم عادت الغلبة للمسلمين، ودان ملوكهم بالإسلام، خاطب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله أمير التتار بإطلاق الأسرى، فسمح له الأمير التتارى بفك أسرى المسلمين، وأبى أن يسمح بأهل الذمة، فقال شيخ الإسلام: لا بد من فك الأسرى من اليهود والنصارى لأنهم أهل ذمتنا<sup>(۳)</sup>، فأطلقهم له<sup>(۳)</sup>.

(٣) ولقد كان لهذا التسامح أثره الإيجابي والفعال في إقبال الناس على الإسلام، واعتناقهم له عن طواعية واختيار<sup>(٤)</sup>.

(١) نفس المرجع ص٢٧٥.

(٢) بهذه السماحة عامل المسلمون أهل الذمة، ولم تكن ثمة مشاكل في تعايشهم مع المسلمين في ظل الحكم الإسلامي، وهذا يرد على من يرفضون تطبيق الشريعة بحجة وجود غير المسلمين، وزعمهم بأن ذلك يمد عقبة - من وجهة نظرهم - في طريق تطبيقها.

(٣) حرية الاعتقاد في الشريعة الإسلامية ص٥٦ - عبد الله علوان.

(٤) إذا جئنا لنقارن بين معاملة المسلمين لمخالفيهم فى المقيدة من تسامح وبعد عن التعصب، وبين ما يفعله غير المسلمين بهم إذا ملكوا زمام الأمور، فإن النفوس تشمئز، والقلوب تنفطر من الألم والحزن، إذ فى الوقت الذى لم يُعرف فيه عن أى مسلم اضطهاده لمن يخالفه فى العقيدة، شهدت كثير من مناطق العالم – ولا تزال – دماه المسلمين تهدر، وأعراضهم تنتهك، وأموالهم تستياح، وإليكم بعض الأمثلة:

(۱) حدث ذلك فى الحروب الصليبية الأولى حين استولى الصليبيون على بيت المقدس، فأعملوا سيوفهم فى المسلمين تقتيلاً وتذبيحاً، حتى إنهم ذبحوا فى يوم واحد سبعين آلفاً من المسلمين، ولم يرحموا شيخًا كبيراً أو طفلاً صغيراً، أو امواة.

(ب) وحدث ذلك فى الأندلس إبان سقوطها فى أيدى الصليبيين، فإذا بهم يجبرون المسلمين على التنصر، أو الهجرة خارج البلاد، ونشطت محاكم التفتيش لملاحقة من بقيت فيهم أثارة من الإسلام، وكان من نتيجة هذه السياسة الخرقاء أن تحولت الأندلس إلى النصرانية بعد الإسلام =

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

AY

### تظرات في التاريخ الإسلامي

يقول على يول \_ وهو شاب دانمركى اعتنق الإسلام \_: «إن التسامح الواسع الأفق الذى يتسم به الإسلام فى معاملة الأديان الأخرى يجعله محببًا لدى جميع من يحبون الحرية. . . وهذا موقف كريم بكل تأكيد حقق سبقًا كثيرًا على موقف الأديان الأخرى»<sup>(1)</sup>.

ومن خلال ما عرضناه يتضح لنا أن الإسلام لم يُكُرِه أحدًا على اعتناقه أو الدخول فيه، وهى التهمة التي حاول أعداء الإسلام أن يلصقوها بهذا الدين، زاعمين أنه لولا السيف لما كان لهذا الدين ما حظى به من انتشار وذيوع.

ويتضح فساد هذا القول من خلال ما عرضناه سابقًا، مع أدلة أخرى نسوقها فيما يلي:

أولاً: ينطق صريح القرآن الكريم بأن إكراه الناس على الإسلام لا يقره شرع الله، ولا تسمح به تعاليمه.

يقول تعالى : ﴿ لا إِكْرَاه في الدِّين قَد تُبَيِّن الرُّشَد من الْغَي . . ﴾ [البقر: ٢٥٦] الآية (٢) .

= وجعلت النواقيس في صوامعها بعد الأذان، وفي مساجدها الصور والصلبان بعد ذكر الله وتلاوة القرآن.

(ج) وحدث ذلك أيضًا في العصر الحديث على أيدى الأرثوذكس الحاقدين على الإسلام، وذلك بإزاء المسلمين البوسنيين، مع سكوت وإقرار ـ وأحيانًا ـ تشجيع المجتمع الدولي، الذي تملك زمامه الصليبة أيضاً، وهو عين ما يجرى الآن على أيدى الصرب أنفسهم ضد مواطني كوسوفو المسلمين.

(د) في الوقت ذاته مكنت الصليبية العالمية لليهود من إقامة وطن قومي لهم في أرض إسلامية هي أرض فلسطين، وتمكن اليهود ـ بمعاونة الصليبيين ـ من التفوق التفني والعسكرى، فأذاقوا المسلمين الويلات، واستباحوا سفك الدماء، وما فعلوه بالمسلمين في دير ياسين، وصابرا وشاتيلا، ومسلسل الأحداث الدامي الذي لا يزال قائماً حتى كتابة هذه السطور، كل هذا لس

بيعيد عن شباب اليوم وصدق من قال يصف الفرق بين معاملة المسلمين ومعاملة غيرهم: ملكنا فكمان العفو منا سجية فلما ملكتم سال بالدم أبطح

| Carlina na b      | with Lab  | and a  | العقو منا | R |
|-------------------|-----------|--------|-----------|---|
| الأسرى نمن ونصفح  | غدونا على | وطالما | الأسارى   |   |
| الله، فـــه ينفيح | الله ال   | here a | it their  |   |

(1) قالوا عن الإسلام ص ٢٦ ـ د. عماد الدين خليل.

وحللتم قتل فحسبكم ه

(٢) دار جدل كثير بين الأثمة حول هذه الآية، قمنهم من قال إنها منسوخة بآية القتال، ومنهم من =

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

~

تظرات في التاريخ الإسلامي

ويقول سبحانه: ﴿ وَلَوْ شَاءٌ رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس:١٩٩].

19

ويقول عز من قائل: ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلَيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ.. ﴾ [الكهف:٢٩].

والآيات التي توكل الإيمان إلى اختيار العباد كثيرة ـ غير ما ذكرنا ـ وهي تدل بمجموعها على أن الإسلام لا يكره أحداً على اعتناقه، لأنه واثق من قوة تعاليمه، وحسن شرائعه، وأن هذه الصلاحية الذاتية كفيلة ـ إذا أتيحت لها الفرصة ـ أن تجتذب القلوب، وتستهوى العقول بالإقناع والاقتناع وليس بالقسر والقهر.

ثانيًا: لم يثبت عن النبى ﷺ أنه أكره أحدًا من المشركين على الدخول فى الإسلام، رغم تمكنه من المشركين عدة مرات ـ وبخاصة يوم فتح مكة ـ ولو كان ذلك من شأنه لأعمل فيهم سيفه، وأجبرهم على اعتناقه، ولكنه ﷺ عفى عنهم جميعًا، وقال قولته المشهورة: «اذهبوا، فأنتم الطلقاء»<sup>(1)</sup>.

ثالثًا: تعددت أقوال الغربيين ـ مقرونة بالشواهد ـ على تبرئة الإسلام من هذه التهمة. وفيما يلى أقوال بعضهم في هذا الشأن:

 (1) يقول جوستاف لوبون: «ولم ينتشر القرآن بالسيف، بل انتشر بالدعوة وحدها، وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب التي قهرت العرب مؤخراً كالترك

= قال بأنها مخصوصة بأهل الكتاب، الذين يقبلون بدفع الجزية، وأما من عداهم فلا بد من قتاله.

وللإمام ابن تيمية كلام طيب يود به على القائلين بالنسخ والتخصيص جاء فيه:

جمهور السلف على أنها ليست منسوخة ولا مخصوصة، وأن النفى عام، فلا تُكْرِه أحلاً على الدين. والقتال لمن حاربنا، فإن أسلم عصم ماله ودمه، وإذا لم يكن من أهل القتال لا نقتله، ولا يقدر أحداً أن ينقل أن رسول الله ﷺ أكره أحداً على الإسلام، لا ممتنعاً ولا مقدوراً عليه «السياسة الشرعية لابن تيمية؛ ص١٢٣.

(1) لا يتعارض مع هذا قول النبى ﷺ فيما أخرجه الشيخان فأمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأنى رسول الله، فإذا قالوها عصموا منى دماتهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله، فقد قبل إن هذا الحديث عام، خص منه من أقر بالجزية ـ انظر (فيض القدير ـ شرح الجامع الصغير) المناوى (جـ٢، ص١٨٨).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

### نظرات في التاريخ الإسلامي

والمغول، وبلغ القرآن من الانتشار في الهند - التي لم يكن العرب فيها غير عابرى سبيل - ما زاد معه المسلمون على خمسين مليون نفس فيها، ويزيد عدد مسلمى الهند يومًا فيوم، مع أن الإنجليز - الذين هم سادة الهند في الوقت الحاضر<sup>(۱)</sup> -يجهزون البعثات التبشيرية، ويرسلونها تباعًا إلى الهند لتنصير مسلميها على غير جدوى.

ولم يكن القرآن أقل انتشارًا في الصين التي لم يفتح العرب أي جزء منها قط...،<sup>(۲)</sup>.

فهذه شهادة يسوقها أحد المستشرقين مؤيدًا لها بواقع من التاريخ الماضي.

(ب) وفي شهادة أخرى تستهدى بالواقع المعاصر يقول هنرى دى كاسترى الفرنسي في كتابه (الإسلام خواطر وسوانح)<sup>(٣)</sup>:

«إننا نعتقد أن استطلاع حال هذا الدين في العصر الحاضر لا يُبقى أثراً لما زعموه من أنه انتشر بحد الحسام، ولو كان دين محمد علما انتشر بالعنف والإجبار للزم أن يقف سيره بانقضاء فتوحات المسلمين، مع أننا لا نزال نرى القرآن يبسط جناحيه في جميع أرجاء المسكونة» اهـ.

(ج) لا يبقى \_ إذن \_ مجال للقول بهذه الفرية، ويكون السبيل الوحيد لانتشار الإسلام هو الدعوة والإقتاع، وهو ما يؤكد عليه توماس أرنولد، فيقول:

«ظهر أن الفكرة التي شاعت بأن السيف كان العامل في تحويل الناس إلى الإسلام بعيدة عن التصديق، فإن الدعوة والإقناع كانا هما الطابعين الرئيسين لحركة الدعوة هذه، وليس القوة والعنف»<sup>(1)</sup>.

9.

 <sup>(</sup>۱) تم تاليف جوستاف لوبون لكتابه احضارة العرب، والسيطرة الإنجليزية قائمة على كافة أرجاء الهند.

<sup>(</sup>٢) حضارة العرب (ص١٢٧ ـ ١٢٨) نقلاً عن الفتح الإسلامي للدولة الرومانية، وأثره في الدعوة الإسلامية، د. قطب عبد الحميد.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن اقالوا عن الإسلام، ص٢٨٣ \_ د. عماد الدين خليل.

<sup>(</sup>٤) الدعوة إلى الإسلام ص٨٨.

نظرات في التاريخ الإسلامي

وثمة أقوال أخرى لغير هؤلاء، لكننا نكتفى بما ذكرنا، ففيه دلالة كافية على المقصود.

رابعًا: بقى أن نقول إن الإسلام لا يحترم إيمان المُكْرَ، (الذى يُظْهِر خلاف ما يُبطن)، ويعتبره منافقًا، ويتوعد المنافق بأنه فى الدرك الأسفل من النار، فكيف يأمرَ بالإكراه، أو يبيح اتخاذه وسيلة من وسائل الإيمان؟

إن الإكراء لا يزرع عقيدة في القلب، وإنما يحمل على الاستسلام والإذعان في الظاهر دون أن يباشر الإيمان خلجات النفوس، ويتمكن من القلوب، وهو ما ينقضه واقع المسلمين الذين تعرضوا – ولا يزالون – لكافة ألوان الاضطهاد والحرب، ومع ذلك يعضون بنواجذهم عليه، ولو كانوا مكرهين على اعتناقه لبادروا إلى التخلى عنه، عند أول فرصة تلوح لهم، ولصار الإسلام تاريخًا يتناقله الناس دون غير، وهو ما ينقضه الواقع ويبطله.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

المبحث الثانى

94

## المسلمون والغنائم

(١) من المفتريات التى ادَّعاها أعداء الإسلام قولهم بأن غاية المسلمين من جهادهم وفتوحاتهم كانت تحصيل المغانم، واكتساب الأموال، وأنهم أغاروا على جيرانهم من الفرس والروم، واستولوا على خزائنهم تحقيقًا لمطامعهم وأهدافهم.

وقد ردد هذه المزاعم كثير من المستشرقين، ومنهم من يوصف بالإنصاف أمثال جوستاف لوبون، وتوماس أرنولد وغيرهما<sup>(۱)</sup>.

وقد سرت هذه المقولة إلى صفوف المجتمع المسلم فنطق بها بعضهم خدمة لأهداف معينة.

يقول عبد الرحمن الشرقاوى في كتابه (محمد رسول الحرية): «إن كل ما كان يسيطر على أصحاب الرسول في الجهاد هي أحلام الغني»<sup>(٢)</sup>.

(٢) وتهدف هذه المقولة إلى تحقيق عدد من الأهداف يحرص أعداء الإسلام على تحقيقها وإقناع الآخرين بها، ومن أهمها:

 (1) نزع الصفة الإلهية عن الإسلام، وتفسيره بأنه موجة من موجات التاريخ البشرى انتهى دورها.

(ب) تجريد قادة الإسلام ومجاهديه من الأهداف العليا التي بذلوا من أجلها أموالهم ودماءهم، ووصفهم بأنهم كانوا طلاب دنيا ودعاة شهوة وشهرة<sup>(٣)</sup>.

(٣) ويمكن لأى باحث متجرَّد من الهوى والتعصب أن يدرك تفاهة هذا

(1) انظر فقه الدعوة، ص١٣١ - د. جمعة الخولى - طبعة المكتبة التوفيقية - دون تاريخ.
 (٢) نفس المرجع والصفحة.
 (٣) انظر فنظرات فى دراسة التاريخ الإسلامى، ص٥٩ - د. عبد الرحمن على الحجى - طبعة ثانية سنة ١٩٧٥م - دار الاعتصام - القاهرة.

تظرات في التاريخ الإسلامي

94

القول، وخلوه من الصواب، ويدلل على بطلانه بأدلة نظرية من كتاب الله وسنة رسوله على والله وسنة . رسوله على وأخرى تطبيقية من حياته وحياة أصحابه.

وفيما يلى تتعرَّف على أهم الأدلة، ونبدأها بالأدلة النظرية:

(أ) فى جميع الآيات التى تحدثت عن الجهاد والقتال \_ وهى تزيد على مائة موضع \_ كانت تؤكد على وجوب أن يكون ذلك فى سبيل الله لا فى سبيل آخر غير هذا.

ففى بيان أن تحديد هذا الهدف هو فيصل التفرقة بين المؤمنين والكافرين، يقول رب العزة: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ...﴾ [الساء:٧٦].

وفى التحذير من التخلى عن هذا الهدف يقول رب العزة: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِم بَطُرًا وَرِثَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سُبِيلِ اللَّه وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحيطٌ ﴾ [الانفال:٤٧]. وقد ورددت الإشارة - بإيجاز - إلى هذا المعتى في مطلع حديثنا عن الجهاد.

(ب) كما اهتم القرآن الكريم بالتأكيد على ضرورة أن يكون القتال فى سبيل الله اكد النبى على نفس المعنى، حيث جعل إعلاء كلمة الله هو الشىء الوحيد الذى يُعَدُّ جهاد الناس لأجله فى سبيل الله، ومن قاتل للمغنم أو غيره فهو خارج عنه.

عن أبى موسى رضى الله عنه قال: «جاء رجل إلى النبى عنى أبى فقال: الرجل يقاتل للمغنم، والرجل يقاتل للذكر، والرجل يقاتل ليرى مكانه، فمن فى سبيل الله؟ قال: من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو فى سبيل الله»<sup>(۱)</sup>.

ولذا لم يثبت عن رسول الله ﷺ وعدًا لأحد بتحصيل مغنم أو اكتساب عرض

(۱) أخرجه البخارى (جـ٢، ص١٣٩) كتاب الجهاد ـ باب من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا، وأخرجه مسلم (جـ٣، ص١٥١٢) كتاب الإمارة ـ باب من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو فى سيل الله.

ما من أعراض الدنيا، وإنما كان يَعِدُ من أسلم من أصحابه وجاهد في سبيل ربه بالجنة.

ومن أبرز المبايعات التى تضمنت هذا المعنى بيعة العقبة الثانية بين رسول الله عليه والانصار، رغم معرفة الانصار لما ستؤدى إليه هذه البيعة من تأليب العرب قاطبة عليهم.

قال ابن إسحاق: <sup>و</sup>وحدثنى عاصم بن عمر بن قتادة أن القوم لما اجتمعوا لبيعة رسول الله على قال العباس بن عبادة بن نضلة الأنصارى، أخو بنى سالم بنى عوف: يا معشر الخزرج، هل تدرون علام تبايعون هذا الرجل؟ قالوا: نعم. قال: إنكم تبايعونه على حرب الأحمر والأسود من الناس، فإن كنتم ترون أنكم إذا أنهكت أموالكم مصيبة، وأشرافكم قتلاً أسلمتموه، فمن الآن، فهو والله إن فعلتم خزى الدنيا والآخرة، وإن كنتم ترون أنكم وافون له بما دعوقوه إليه على نهكة الأموال<sup>(۱)</sup> وقتل الأشراف، فخذوه، فهو والله خير الدنيا والآخرة. قالوا: فإنا نأخذه على مصيبة الأموال، وقتل الأشراف. قالوا: فمالنا بذلك يا رسول الله إن نحن وفينا؟ قال: الجنة.قالوا: ابسط يدك، فبسط يده، فبايعوه<sup>(۲)</sup>. اهـ.

(ج) وعلى نفس النهج سار أصحاب النبى عنه، فكانوا فى جميع المواقف التى خاضوا فيها حريًا ضد غيرهم - كانوا - يعربون - على ألسنة قوادهم - أن غايتهم دعوة الناس إلى الإسلام، وأن تحقيق هذه الغاية أحب إليهم من الدنيا وما فيها.

ذكر ابن كثير في البداية والنهاية<sup>(٣)</sup> أن المسلمين عندما التقوا بالفرس في معركة القادسية طلب رستم من القائد آنذاك وهو الصحابي الجليل سعد بن أبي وقاص أن يرسل إليه برسول عاقل عالم ليسأله عن بعض الأشياء، فأرسل إليه المغيرة بن شعبة، ثم طلب رسولاً آخر، فأرسل إليه ربعي بن عامر، فاتفقت كلمة الصحابيين لدى رستم على أن الدنيا ليست غايتهم، وأنهم طلاب آخرة لا طلاب

(۱) نهكة الأموال: نقصها.
 (۲) سيرة اين هشام (جـ۲، ص٤٤).
 (۳) المرجع المذكور (جـ۷، ص١٩).

92

نظرات في التاريخ الإسلامي

دنيا، وكان فيما قال ربعى بن عامر فى مجلس رستم آنذاك: «الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمن قبل ذلك قبلنا منه ورجعنا عنه، ومن أبى قاتلناه أبداً حتى نفضى إلى موعود الله، قالوا: وما موعود الله؟ قال: الجنة لمن مات على قتال من أبى، والظفر لمن بقى». اهم.

(٤) فإذا انتقلنا من هذا التأصيل النظرى إلى المواقف العملية فسنجد ما يدحض هذا القول وينسفه من أساسه، وتلك بعض الأمثلة:

(أ) عكس ما يدعيه المستشرقون من أن المسلمين اغتنموا فرصة الفتح للاستكثار من الأموال نجد الوقائع التاريخية تثبت أن المسلمين أنفقوا من أموالهم الخاصة على الدعوة ومشاريعها، وحين دانت لهم الدنيا كانوا أعف الناس وأكرمهم، ولم يستغلوا مناصبهم في السطو على أموال الغير.

ومن الأمثلة المشهورة على ذلك ما عرف عن الصديق أبى بكر رضى الله عنه من إنفاق ماله كله فى سبيل الله، والفاروق عمر أنفق نصف ماله، وقام سيدنا عثمان بتجهيز جيش العسرة بأكمله من ماله الخاص وتنازل صهيب الرومى عن ماله كله لأهل مكة لقاء سماحهم له بالهجرة... إلخ هذه الأمثلة الكثيرة.

(ب) وحين لوَّح بعض قادة البلاد للفاتحين بعائد مادى يتمثل فى إعطاء كل رجل منهم دينارين، ولأميرهم مائة دينار، ولخليفتهم الف دينار، وذلك نظير رجوعهم إلى بلادهم، كان الجواب: «أتيناكم بأمر ربنا نجاهد فى سبيله، وننفذ لأمره، وننتجز موعوده، وندعوكم إلى الإسلام وحكمه، فإن أجبتمونا تركناكم ورجعنا وخلفنا فيكم كتاب الله، وإن أبيتم لم يحل لنا إلا أن نعاطيكم القتال، أو تفتدوا بالجزى، فإن فعلتم، وإلا فإن الله قد أورثنا أرضكم وأبناءكم وأموالكم، فاقبلوا نصيحتنا، فوالله لإسلامكم أحب إلينا من غنائمكم،<sup>(1)</sup>.

(۱) تاريخ الرسل والملوك (جـ٣، ص٥٢٥) ابن جرير الطبرى ـ نقلاً عن «القتح الإسلامى للدولة الرومانية، وأثره في الدعوة الإسلامية» د. قطب عبد الحميد قطب.

(ج) عندما قام المسلمون الأوائل بفتح بلاد فارس وبلاد الروم ذات الغنى والثراء والاستقرار الاقتصادى، لم يتوقفوا عند هذا الحد، بل توغلوا فى بلاد إفريقية والهند وما وراء النهر، وهى بلاد فقيرة بالنسبة إلى بلاد فارس وبلاد الروم.

فلولا أن المسلمين كان هدفهم الأسمى نشر دعوتهم، والتبشير بدينهم، لما تركوا بلاد فارس وبلاد الروم، ولآثروا أن يستقروا فى عيشها الرغيد، لكن حبهم لدينهم، ورغبتهم فى نشر دعوتهم حملهم على ترك الدنيا وراءهم ظهريًا، ومات الكثير منهم غرباء فى سبيل الله.

(د) على فرض صحة ادعاء المستشرقين بأن الجوع، والتطلع إلى الثراء والغنى هو الذى حمل المسلمين على الخروج لأجل الفتوح، فهل يصدق عاقل أن يتمنى الإنسان الموت أو يتطلع إليه أو يفرح بقدومه، وهو لا يطلب الثراء والغنى ـ أصلاً - إلا ليعيش؟

والواقع أن من يقرأ فى كتب السنة، وتراجم الصحابة والتابعين ومن بعدهم، تتجلى له صورة مشرقة لتنافس هؤلاء الرجال على طلب الشهادة فى سبيل الله، وإلحاحهم فى الدعاء لله أن يرزقهم إياها، وحزنهم على أنفسهم إن ماتوا على فرشهم.

يقول أحد هؤلاء العظماء، وهو الصحابى الجليل عبد الله بن رواحة رضى الله عنه حين آلت إليه الإمارة بعد استشهاد سيدنا زيد بن حارثة وسيدنا جعفر بن أبى طالب فى معركة مؤتة:

يا نفس إن لا تقتلى تموتى هذا حمام الموت قد صُليت وما تمنيت فقد أُعْطِيت إن تفعلى فعلهما هُديت يويد صاحبيه زيدا وجعفراً رضى الله عنهما، ثم نزل، فلما نزل أتاه ابن عمر له

يريد صاحبيه زيدا وجعفرا رضي الله عنهما، دم تون، قدما تون الله ابن عمر ته بعرق من لحم<sup>(۱)</sup>، فقال: شُدَّ بهذا صلبك، فإنك قد لقيت في أيامك هذه ما

(١) العرق: العظم إذا أُخذ عنه معظم اللحم.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

لقيت، فأخذه من يده، فانتهس منه نهسة<sup>(۱)</sup>، ثم سمع الحطمة<sup>(۲)</sup> في ناحية الناس، فقال: وانت في الدنيا؛ ثم القاه من يده، ثم أخذ سيفه، ثم تقدم فقاتل حتى قُتل<sup>(۲)</sup>.

وقد عقد صاحب كتاب (حياة الصحابة) فصلاً خاصًا عن رغبة الصحابة فى الموت والقتل فى سبيل الله، أورد فيه العديد من القصص المتعلق بهذا الشأن، فليرجع إليه من أراد المزيد<sup>(1)</sup>.

والخلاصة أن مثل هذا الادعاء لا يستند إلى أى دليل، بل على العكس كافة الأدلة والبراهين تثبت عكسه وتدل على غيره، ولكنه الحقد الأعمى الذى ملأ قلوب هؤلاء نحو الإسلام، فختم الله على قلوبهم، وأعمى أبصارهم، فازدادوا ضلالاً على ضلالهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

(1) فانتهس منه نهسة : أخذ منه يسيراً.

(٢) الحُطمة: الازدحام، وحطم بعض الناس بعضًا.

(٣) البداية والنهاية (جـ٤، ص٢٤٥) الحافظ ابن كثير.

(٤) حياة الصحابة (جدا، ص٧٦٧) محمد يوسف الكاندهلوي \_ طبعة أولى \_ دار القلم \_ دمشق.

94

# المبحث الثالث

# العلاقة بين الإسلام والعروبة

(۱) يزعم أعداء الإسلام ومن يدور في فلكهم أن الإسلام دعوة قومية، اتخذت من البلاد العربية منطلقًا لها، وجعلت اللسان العربي معبرًا عنها، ولذا يفسرون التاريخ الإسلامي على أساس أنه جزء من تاريخ العرب، وليس على أساس أن العرب بإسلامهم صاروا جزءًا من تاريخ الإسلام كشأن باقى القوميات<sup>(۱)</sup>.

وهذه الدعوى \_ كسابقتها \_ تهدف إلى نزع صفة الإلهية عن هذا الدين وربطه بالأرض، وجعله كأى حركة قام بها أصحابها للإغارة على جيرانهم، كما ينزع عن الإسلام صفة العالمية، ويحصره في دائرة القوميات المحلية<sup>(۲)</sup>.

## (٢) لماذا اختيرت جزيرة العرب كمنطلق لرسالة الإسلام؟

إن أفعال الله تبارك وتعالى كلها موسومة بالحكمة، وموصوفة بالكمال.

ولما كانت رسالة الإسلام هى خاتمة الرسالات، وهى نداء الله إلى العالم بأسره، اقتضت حكمة الله تبارك وتعالى أن يختار لها من المقومات ما يساعد على نجاحها وبلوغ غاياتها.

ومن بين هذه المقومات اختيار جزيرة العرب لتكون منطلقًا لهذه الرسالة، وذلك لأسباب تعود إلى موقع هذه البلاد جغرافيًا، وإلى طبيعة سكانها وما توفَّر فيهم من أخلاق، وإلى ما تتميز به لغتهم عن سائر اللغات.

فمن حيث الموقع الجغرافي تقع شبه الجزيرة العربية ـ ويخاصة مكة المكرمة ـ في موضع متوسط بين سائر البلاد المحيطة بها، وهذا مما يسَّر الانطلاق بالدعوة منها

(۱) انظر انظرات في دراسة التاريخ الإسلامي، ص ۸۰ ـ د. عبد الرحمن على الحجي.
 (۲) نفس المرجع ص ۸۱.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

### إلى سائر البقاع.

كما أن وجود البيت الحرام الذي جعله الله مثابة للناس وأمنًا في مكة المكرمة قد اضفى على هذه البقعة صفة العالمية، ولذلك سماها الله بأم القرى.

ومن حيث طبيعة السكان ساعدتهم البيئة الصحراوية - والجبال المحيطة بمكة خاصة - على عزلتهم وبعدهم عن المؤثرات الحضارية آنذاك، فهم فى أغلبهم أميون، وذلك من شأنه المعاونة فى عملية التغيير، كما ينفى أية ريبة أو شك فى صحة الرسالة وصدق حاملها حين يجدونه أميًا وقومه أميين.

يقول الدكتور محمد سعيد رمضان البوطى: "من تتمة الحكمة الإلهية أن تكون البيئة التي بعث فيها عليه الصلاة والسلام بيئة أمية بالنسبة للأمم الأخرى التي حولها، أى لم يتطرق إليها شيء من الحضارات المجاورة لها، ولم تتعقد مناهجها الفكرية بشيء من تلك الفلسفات التائهة من حولها.

ذلك أنه كما يُخْشى من دخول الريبة فى صدور الناس إذا ما رأوا النبى متعلماً مطلعاً على الكتب القديمة وتاريخ الأمم البائدة وحضارات الدول المجاورة، كذلك يخشى من دخول هذه الريبة فى الصدور إذا ما ظهرت الدعوة الإسلامية بين أمة لها شأن فى الحضارة والمدنية والفلسفة وتاريخ ذلك، كدولة الفوس أو اليونان أو الرومان، إذ رب مرتاب مبطل يزعم أنها سلسلة التجارب الحضارية والأفكار الفلسفية أبدعت أخيراً هذه الحضارة الفذة والتشريع الكامل<sup>(1)</sup> اهر.

كما أن طبيعة العربى بحكم هذه النشأة المائلة إلى البداوة قد غُرِست فيه فضائل وقيم وأخلاق لا تتوفر فى سكان الحضر، ومنها: الشجاعة، واحتمال المكاره، والرضا بالقليل، والكرم، وغير ذلك من الصفات التى أهلتهم لأن يكونوا الطليعة الأولى لحمل رسالة الإسلام والجهاد فى سبيلها، لإخراج الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام.

(١) فقه السيرة ص ٢٥ \_ طبعة سابقة \_ سنة ١٩٧٨م \_ دار الفكر.

#### تظرات في التاريخ الإسلامي

ومن حيث ما تتميز به اللغة العربية عن سائر اللغات نجد أن الواقع قد أثبت قدرة العربية على استيعاب الجديد من الثقافات والحضارات لما تتميز به من مرونة، تجعلها – إذا خُلَّى بينها ويين الناس – تكتسح جميع ما يعترضها أو يعوقها من لغات، ولذا فقد رافق انتشار الإسلام فى كثير من البلدان انتشار العربية، وتنازلت كثير من شعوب العالم عن لغاتها الأصلية، واستعملت العربية لغة لها، وبرع فى الكتابة والتأليف بها كثيرون من أهل هذه البلاد، ولا يزال أبناء العربية أنفسهم عالة على تراث هؤلاء فى اللغة والأدب إلى يومنا هذا<sup>(1)</sup>.

(٣) طبيعة الإسلام، ودور العرب في نشره:

لم يكن للأسباب المشار إليها سابقًا أية علاقة أو تدخل في تحديد طبيعة رسالة الإسلام، وإنما أبانت عن الحكمة في اختيار هذه البيئة دون سواها لتكون منطلقًا لرسالة الإسلام.

أما عن طبيعة الرسالة نفسها فقد دلت عليها نصوص القرآن الكريم وأحاديث النبى عليها تُجْمِعُ ـ منذ اليوم الأول ـ على انها رسالة عالمية، لا تخص العرب وحدهم.

فقد أوردت كتب التاريخ والسيرة أن النبى على المَرَ بتبليغ الرسالة جمع قومه، وحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «إن الرائد<sup>(٢)</sup> لا يكذب أهله، والله لو كذبت الناس جميعًا ما كذبتكم، ولو غررت الناس جميعًا ما غررتكم. والله الذى لا إله إلا هو إنى لرسول الله إليكم خاصة، وإلى الناس كافة. والله لتموتن كما تنامون، ولتبعثن كما تستيقظون، ولتحاسبن بما تعملون، ولتجزون بالإحسان إحسانًا، وبالسوء سوءًا، وإنها لجنة أبدًا، أو لنار أبدًا»<sup>(٣)</sup>.

(٢) وللتأكيد على هذه الحقيقة تواردت الآيات القرآنية في العديد من السور

(۱) للترابط الشديد بين الإسلام واللغة العربية لاقت هذه اللغة \_ ولا تزال \_ حربًا شرسة من أعداء الله وأعوانهم بغية القضاء عليها، وصولاً إلى القضاء على الإسلام نفسه.

(۲) الوائد: الموسل لاختيار مكان النؤول.
 (۳) انظر (الكامل لابن الأثير، (۲/ ۲۷).

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1 ...

لظرات في التاريخ الإسلامي

المكية تؤكد على عالمية الرسالة في الوقت الذي لم يكن فيه النبي ﷺ وأصحابه آمنين على أنفسهم.

ففى سورة سبأ المكية يقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذَبِيرًا وَلَكِنُ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [سا:٢٨].

وفى سورة الأعراف المكية يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا...﴾ [الاعراف:١٥٨].

وفى سورة الفرقان المكية يقول الله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَوْلُ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدَهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان:1].

وفى سورة الأنبياء المكية يقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾ [الانبياء:١٠٧].

وفى سورة ص المكية يقول رب العزة: ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ فَرَبَهُ إِنَّا مَنَ الْمُتَكَلِّفِينَ فَرَبَهُ بَعْدَ حِينَ ﴾ [س:٨١ ـ ٨٨].

(٣) وإلى جانب هذه الآيات القرآنية حفلت السنة النبوية بأحاديث تؤكد على عالمية الرسالة، ونختار من هذه الأحاديث ما يلى:

قوله ﷺ: «أعطيت خمسًا لم يُعطَهن أحد قبلى: كان كل نبى يُبعثُ إلى قومه خاصة، وبعثت إلى كل أحمر وأسود<sup>(١)</sup>، وأحلّت لى الغنائم ولم تحلّ لأحد قبلى، وجُعلت لى الأرض طيبة وطهوراً ومسجداً، فأيما رجل أدركته الصلاة صلى حيث كان، ونُصرتُ بالوعب بين يدى مسيرة شهر، وأُعطيتُ الشفاعة،(<sup>٢)</sup>.

وقوله عليه الصلاة والسلام: «فُضَلَّتُ على الأنبياء بست: أُعطيت جوامع الكلم، ونُصرت بالرعب، وأُحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض طهورًا

(1) يؤكد على هذه الحقيقة ما ورد في كتاب الله تعالى من توجه كل نبى يالخطاب إلى قومه خاصة، فيقول الواحد منهم: ﴿ يَا قَوْمٍ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مَنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ فى حين أن نداه الرسول محمد شرك الم يخص قوماً دون قوم، بل يأتى النداء عاماً ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَكُمُ ﴾. (٢) متفق عليه.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1+1

ومسجدًا، وأُرْسلت إلى الخلق كافة، وخُتُم بي النبيون،(١).

1.4

وقد كان من الطبيعى \_ وقد توجه النبى ﷺ أول ما توجه بدعوته إلى العرب \_ أن يكون أكثر أتباعه الأوائل منه، ولو فُرِضَ وكان انطلاق الإسلام من غير هذا المكان لكان أتباعه الأوائل منه.

وقد كان لهؤلاء العرب الأوائل فضل السبق إلى الإسلام، فارتوت بدمائهم شجرته، وأينعت بتضحياتهم ثمرته، ويفضلهم عمَّ نور الله على العالمين، ويسط الإسلام سلطانه على المشارق والمغارب، وما وصل النور إلى الأجيال التالية إلا بسببهم، وما دخل قوم فى الهداية إلا عن طريقهم، وما من مكرمة يعود فضلها إلى أحد من البشر – بعد رسول الله ﷺ – إلا والصحابة الأوائل – الذين كان معظمهم من العرب – يحوزون قصب السبق فيها، وقد عناهم الشاعر بقوله:

فما العز للإسلام إلا بفضلهم وما المجد إلا ما بنوه فشيدوا وقد أثنى الله عليهم فى كثير من آيات القرآن الكريم، وأثنى عليهم نبيه فى كثير من أحاديثه، بل وشهد لهم أعداؤهم بفضلهم وإخلاصهم<sup>(٢)</sup>.

لكن هؤلاء العرب لم يخطر ببالهم نصرة الإسلام باعتباره دعوة قومية، يحملون لواءها، ويغيرون على سائر الشعوب لإخضاعها وإذلالها، بل وجدوا عزَّهم وكرامتهم في هذا الدين، فافتدوه بأموالهم وأرواحهم، ونطقت السنتهم بفضل الإسلام عليهم وليس العكس.

ويكفينا فى هذا قول سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «نحن قوم أعزنا الله بالإسلام، فلا نطلب بغير الله بديلاً،<sup>(٣)</sup>.

وقوله لأبى عبيدة بن الجراح رضى الله عنهما: «إنكم كنتم أذل الناس، وأحقر الناس، وأقل الناس، فأعزكم الله بالإسلام، فمهما تطلبوا العز بغيره يذلكم الله»<sup>(1)</sup>.

 (۱) أخرجه مسلم (جـ۱، ص١٣٧) كتاب المساجد ومواضع الصلاة ـ باب الترجمة.
 (۲) يراجع بحثنا حول «أصحاب النبي ﷺ بين المقرين بفضلهم والجاحدين له» والمنشور بحولية كلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة ـ سنة ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
 (٣)، (٤) البداية والنهاية (جـ٧، ص١٦) الحافظ ابن كثير.

## (٤) الإسلام والدعوة إلى القومية:

على عكس ما يدّعى أعداء الإسلام، ومن يدور فى فلكهم أن الإسلام دين العرب، والعروية هى قومية المسلمين، نجد أن نصوص القرآن الكريم، وأحاديث النبى على لا تشير إلى مثل هذا من قريب أو من بعيد، بل تتحدث عن رابطة واحدة هى رابطة الإيمان والإسلام بين كافة المؤمنين بالله دون نظر إلى فوارق الجنس أو اللغة أو اللون أو غير ذلك.

نقرا في هذا قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمَنُونَ إِخُوةً ... ﴾ [الحجرات: ١٠]، وقال أيضًا: ﴿ وَإِنَّ هَذِه أُمُّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدَةً ... ﴾ [الموسون: ٥٢].

ولم يطلق عليهم سوى أنهم مسلمون، فقال: ﴿ ... هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ... ﴾ [الحج: ٧٨].

وبيَّن أن علاقتهم بغيرهم \_ قربًا أو بعدًا \_ مرهونة بالتزامهم بتعاليم الإسلام وتنفيذهم لتعاليمه، وتوبتهم عن الكفر وإقلاعهم عنه، فقال: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزُّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ في الدِّين... ﴾ [التوبة:١١].

وعلى نفس المستوى جاءت توجيهات النبى ﷺ، فلم نجد فى سنته ما يشير إلى عصبية العربى لنظيره من العرب، أو إعلان لإعلاء الجنس العربى على سائر الأجناس، بل تحدث ﷺ عن سبب واحد يجمع بين المؤمنين به وهو الدين، فقال: «المؤمن للمؤمن كالبنيان، يشد بعضه بعضاً»<sup>(1)</sup>.

وهناك أدلة أخرى كثيرة استوفينا الحديث عنها في مكان آخر، فليرجع إليها من اراد المزيد<sup>(١)</sup>.

فى الوقت نفسه حذّر ﷺ من العصبية بشتى أشكالها والوانها، ووصفها بأقبح الأوصاف، حين كادت تحدث مشكلة بين المهاجرين والأنصار، وتنادى كل فريق

 (۱) أخرجه البخارى (جـ٤، ص٥٥) كتاب الأدب ـ باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضاً، وأخرجه مسلم (جـ٤، ص١٩٩٩) كتاب البر والصلة والأداب ـ باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم.
 (٢) يراجع كتاب «المسلمون وداء الفرقة» للمؤلف.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1+4

على فريقه لنصرته، فقال النبي ﷺ: «دعوها فإنها منتنة»(").

وإلى جانب هذا التأصيل النظرى نجد الواقع يكذَّب هذا الادعاء، حيث حاولت قريش القضاء على الدعوة الإسلامية في مهدها، وتعاونت مع كافة الأحزاب والاتجاهات للقضاء على الرسول على - بما في ذلك التعاون مع اليهود - وذلك في غزوة الأحزاب في السنة الخامسة من الهجرة، وكان من بين أعادى الرسول على وأصحابه ذوو الصلة القريبة بهم من الآباء والاقارب.

فأين ما يدَّعيه هؤلاء من عصبية العرب للإسلام بدافع القومية المزعومة؟

فى الوقت ذاته كان من أوائل من أسلم أناس من غير العرب كبلال الحبشى وصهيب الرومى وسلمان الفارسى، واستمرت دعوة الإسلام تفتح صدرها لكل من أراد الإيمان بها، حتى غدا المسلمون من غير العرب يفوقون فى أعدادهم المسلمين من العرب، وتشكلت حضارة الإسلام فى شتى المجالات من تعاون كافة الشعوب الإسلامية دون تفريق بين عربى وغير عربى.

يقول مونتجمرى وات: «إن فكرة الأمة كما جاء بها الإسلام هى الفكرة البديعة التى لم يُسبَق إليها، ولم تزل إلى هذا الزمن ينبوعًا لكل فيض من فيوض الإيمان، يدفع المسلمين إلى الوحدة فى أمة واحدة، تختفى فيها حواجز الأجناس واللغات وعصبيات النسب والسلالة. وقد تفرَّد الإسلام بخلق هذه الوحدة بين أتباعه، فاشتملت أمته على أقوام من العرب والفرس والهنود والصينيين والمغول والبربر والسود والبيض على تباعد الأقطار، وتفاوت المصالح...»<sup>(1)</sup>.

فلو كانت فى دعوة الإسلام أدنى رائحة لعصبية أو قومية لما شهد هذا الإقبال وتلكم التضحيات، ولكنها محاولات أعداء الله لتشويه صورة الإسلام، والله متم نوره ولو كره الكافرون.

أخرجه البخارى (جـ٩، ص٢٠٣) كتاب تفسير القرآن \_ باب سورة المنافقون .
 (٢) قالوا عن الإسلام ص٢٥٥ \_ د. عماد الدين خليل .

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF.

Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1.5

# المبحث الرابع

الأسباب الخارجية وعلاقتها بانتشار الإسلام

(1) حين ظهرت دعوة الإسلام كان هناك تخبط وتيه فى شتى المجالات، وكانت الشعوب تثن تحت وطأة الفساد السياسى والظلم الاجتماعى، ويخاصة فى الدولتين الكبيرتين آنذاك.

وقد توجه المسلمون بدعوتهم إلى تلك الشعوب، فوجدت في الإسلام ودعوته مركب الإنقاذ، ووجدت في تعاليمه ضالتها وهدايتها.

وقد مهدت هذه الأسباب الخارجية لانتشار الإسلام، وساعدت على سرعة استجابة الشعوب له.

(٢) لكن أعداء الإسلام يضخمون من دور هذه الأسباب الخارجية، ويزعمون أن الإسلام لم يكن يملك من المقومات والصلاحيات ما يدعو إلى اعتناقه والدخول فيه، ولكن محبة الشعوب للتخلص من الأوضاع التى كانت تعيشها حملهم على قبوله دون تفكير أو نظر.

وهذا قول يحتوى على مغالطة كبيرة، وتنقضه شواهد التاريخ.

ومن خلال الملاحظات التالية ندرك خطأ هذا الرأى:

(1) اعتناق التتار الذين انقضوا على العالم الإسلامى \_ بكل قوتهم \_ لمبادئ هذا الدين، فى الوقت الذى كان المسلمون فيه ضعاقًا، وسلطتهم واهية، وتكررت هذه الظاهرة مع الأتراك كذلك.

(ب) إقبال الناس على اعتناق الإسلام في المناطق التي يتواجد فيها دعاة مسلمون، إلى جانب مبشرين مسيحيين، إذ في الوقت الذي تغدق فيه الدول المسيحية العطاء على من يتنصرون، وتغرق بلادهم بالمنشآت والمؤسسات لا تلقى

1-0

فيه بعثاتهم من النجاح ما يلاقيه الداعية المسلم المجرّد من أى إغراء مادى، أو مطمع دنيوى.

(ج) إن الادعاء بأن الأسباب الخارجية هى العامل الرئيسى فى نجاح المسلمين فى إقامة دولتهم، كان من المكن أن يصحم، لو لم يقدم المسلمون لهذا العالم المنهار أسس حضارة جديدة، لكن الواقع يشهد بأن المسلمين كانوا روادًا لحضارة عظيمة، سادت العالم كله، فتركت بصماتها عليه رغم غياب المسلمين عن موقع الصدارة.

يقول إبراهيم خليل أحمد \_ والذى كان نصرانيًا فأسلم \_: «إن أثر العرب والإسلام فى تاريخ العصور الوسطى لا يقف عند حد التغييرات السياسية التى أحدثوها فى أوضاع العالم المعروف، بل يبدو هذا الأثر أشد ما يكون وضوحًا فى الميدان الحضارى"<sup>(1)</sup>.

ويقول إدوار بروى: «انجلى غبار الفتح الإسلامى عن إمبراطورية جديدة ولا أوسع، وعن حضارة ولا أسطع وعند مدنية ولا أروع، عول عليها الغرب فى تطوره الصاعد ورقيه البناء»<sup>(۲)</sup>.

وفى ضوء ما تقدم ندرك تفاهة مَن ينسب نجاح الدعوة الإسلامية للأسباب الخارجية كليّة، محاولاً بذلك تجريد الإسلام من أية صلاحيات ذاتية، ونافيًا ـ حسب زعمه ـ ما يقول به المسلمون من أن الله أعانهم، وأيّد خطواتهم.

وقد قدمنا فى الفصل الأول من هذا البحث صورة لما جاء به الإسلام فى مجالات: العقيدة، والعبادة، والشريعة، والأخلاق، مقارنًا بما كان سائدًا آنذاك، مما جعل الشعوب تقبل عليه بكليتها، وترجو من ورائه تحقيق آمالها، وتركت وراء ظهرها ما ألفته فى جاهليتها، وما اعتادته فى سابق عهدها، وهو ما شهد به المنصفون من كتّاب الغرب.

(1) قالوا عن الإسلام ص٣٦١ د. عماد الدين خليل.
 (٢) نفس المرجع ص٣٤٢.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

1.7

(١) الدعوة إلى الإسلام ص٢٢.

يقول توماس أرنولد: «نرى من أسباب الترحيب الحار الذى لقيه محمد على فى المدينة أن الدخول فى الإسلام قد بدا للطبقة المستنيرة من أهالى المدينة علاجًا لهذه الفوضى التى كان المجتمع يقاسيها، وذلك لما وجدوه فى الإسلام من تنظيم محكم للحياة، وإخضاع أهواء الناس الجامحة لقوانين منظمة، قد شرعتها سلطة تسمو على الأهواء الفردية»<sup>(1)</sup>.

1.4

خانمة

بعد هذه الدراسة التي استهدفت عرضًا لبعض جوانب التاريخ الإسلامي، أعود فأقول:

إن المسلمين الذين كانوا فيما مضى قادة العالم وأئمة البشرية، قد تخلوا ـ فى العصر الحديث ـ عن كثير من تعاليم دينهم، فأفسحوا المجال لآخرين كى يتصدروا ويسودوا، وصار المسلمون ذيولاً بعد أن كانوا رءوسًا، وتابعين بعد أن كانوا متبوعين.

وفى ظل هذه التبعية فَرَضَ عليهم أعداؤه ما شاءوا، فغزوهم فكريًا، ودمروهم أخلاقيًا واجتماعيًا، وهدموهم اقتصاديًا، ومزقوهم سياسيًا.

وقد ساعد هؤلاء الأعداء ما لديهم من إمكانات مادية، وقدرات وابتكارات، إلى جانب سيطرتهم على الإعلام العالمي، وخضوع المنظمات الدولية لأهواتهم ومصالحهم، لكن أهم العوامل هو تخلى المسلمين عن دينهم، وصدق الله في قوله: ﴿ وَإِنْ تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا لا يَضُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا... ﴾ [آل عمران: ١٢].

ومع قتامة الصورة - على النحو الذى ذكرت - إلا أن المستقبل يبشر بخير للإسلام والمسلمين.

ففى الوقت الذى تحرص فيه دول الكفر – ومن يشايعهم – على محاربة الإسلام، وتهميش دوره فى الحياة، نجد كثيرًا من أبنا، العالم الإسلامى يعيدون صلتهم بدينهم، وانتشرت كثير من مظاهر هذه العودة فى جميع الأقطار، وعلى كافة المستويات، مما ينبئ عن أن الغد سيكون أفضل بإذن الله للإسلام والمسلمين، وسوف يصدق ما أخبر به الحبيب المصطفى علاق من أن أمر المسلمين سيؤول إلى خلافة راشدة يرضى عنها ساكن الأرض وساكن السماء، بعد أن تكون الانظمة الدنيوية قد شرقت بهم وغربت، ما بين ملك عضوض وحكم جبرى.

1.9 نظرات في التاريخ الإسلامي ومن جانب آخر نرى من ملكوا أزمة الأمور في العصر الحاضر، نرى حضارتهم تتلاشى، ومدنيتهم ينخر السوس في عظامها؛ لأنها قامت على أساس الكفر والظلم واستعباد الشعوب، فسقط جناحها الشرقي الشيوعي، وجناحها الغربي الرأسمالي في طريقه إلى السقوط كذلك، وتلك سنة الله: ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فيذهب جُفاء وأمًا ما ينفع النَّاس فيمكُتُ في الأَرض ﴾ [الرعد: ١٧]. فعلى المسلمين أن يوقنوا بأنه لا صلاح لهم إلا في دينهم، ولا سعادة لهم إلا في شريعتهم، وأنهم - حين يقصُّرون في الالتزام بهذا الدين، وتلك الشريعة -يظلمون أنفسهم، ويظلمون كافة الشعوب التي تحيا على وجه الأرض، وهي احوج ما تكون إلى دعوتهم وعدالتهم. ربنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين، ونجنا برحمتك من القوم الكافرين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. المؤلف أستاذ دكتور/ طلعت محمد عفيفي سالم عميد كلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة

المراجع

\* القرآن الكريم.

١ - الأصول الفكرية للثقافة الإسلامية، د. محمود الخالدي - دار الفكر للنشر والتوزيم. ٢ \_ الأحكام السلطانية محمد بن الحسن الفراء. تعليق محمد حامد الفقي \_ دار الكتب العلمية بيروت وطبعة مصطفى البابي الحلبي ـ الطبعة الثانية ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م. ٣ - الإسلام والتحديات في الانحطاط المعاصر، منير شفيق. ٤ - الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر. د. محمد محمد حسين - طبعة القاهرة -. 1919. ٥ ـ أساليب الغزو الفكرى. على جريشة، طبعة ثانية، دار الاعتصام. والطبعة الثالثة PPTIA\_ PVP19. ٦ \_ أجنحة المكر الثلاثة \_ عبد الرحمن حنبكة الميداني \_ طبعة بيروت \_ دار العلم \_ . elavv ٧ \_ الإسلام والعالم المعاصر \_ أنور الجندي \_ دار الكتاب اللبناني \_ الطبعة الثانية \_ - AP19. ٨ \_ الأسرار الخفية وراء إلغاء الخلافة العثمانية \_ د. مصطفى حلمي \_ دار الدعوة \_ إسكندرية \_ طبعة أولى \_ ١٩٨٥م \_ ١٤٠٥هـ. ٩ ـ الإسلام وأصول الحكم. ممدوح حقى ـ دار مكتبة الحياة ـ بيروت ـ ١٩٧٨م. ١٠ - الإسلام وأصول الحكم - الشيخ على عبد الرازق - مطبعة مصر - ١٣٤٣هـ -١٩٢٥م ـ طبعة أولى. ١١ - أوراق ثقافية في الرد على العلمانية - د. محمد يحيى. الزهراء للإعلام العربي -طبعة أولى \_ ٥ . ١٤هـ \_ ١٩٨٥م. ١٢ ـ الإمامة العظمي عند أهل السنة والجماعة. عبد الله الدميجي ـ دار طيبة للنشر والتوزيع. ط أولى - ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م الرياض. ١٣ - أصول الدعوة عبد الكريم زيدان - ط ثالثة - ١٣٩٦هـ - المنار الإسلامية . ١٤ - الأحكام السلطانية للماوردي - الطبعة الثالثة - ١٣٩٣هـ - مصطفى الحلبي - القاهرة ـ الطبعة الأولى دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ سنة ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٣م. 10 - أدب الخلفاء الراشدين - جابر قميعة - دار الكتب الإسلامية - القاهرة. ١٦ - الإسلام قوة الغد العالمية - باول شمتز - ترجمة د. محمد شامة - مكتبة وهبة. ١٧ \_ الإيمان \_ د. عبد الكريم الزنداني وأخرون \_ دار العلم \_ بيروت.

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

11.

112

فهرس الموضوعات

الصفحة

| الموصيصوح                                                   | 0.000 |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| مقدمة الكتاب                                                | ٣     |
| القصل الأول، بين الجاهلية والإسلام                          | ٧     |
| المبحث الأول: العقيدة بين الجاهلية والإسلام                 | 17    |
| المبحث الثانى: العبادات والشعائر                            | 22    |
| المبحث الثالث: الشرائع والأحكام                             | ۳.    |
| المبحث الرابع، القيم والأخلاق                               | ٤١    |
| المصل الثانى، العوامل التي شكلت تاريخ الإسلام               | 01    |
| المبحث الأول، تمسك المسلمين بتعاليم الإسلام                 | ٥٣    |
| المبحث الثاني: قيام المسلمين بدعوة غيرهم إلى الإسلام        | 07    |
| المبحث الثالث: الفتوحات الإسلامية والجهاد ضد قوى الشر والطغ | ٦.    |
| الفصل الثالث: مفتريات على التاريخ الإسلامي                  | ٧٩    |
| المبحث الأول، المسلمون واستعمال السيف                       | ٨٤    |
| المبحث الثاقي، المسلمون والغنائم                            | 97    |
| المبحث الثالث: العلاقة بين الإسلام والعروبة                 | ٩٨    |
| المبحث الوابع: الأسباب الخارجية وعلاقتها بانتشار الإسلام    | 1.0   |
| الحاقة                                                      | ۱۰۸   |
| المراجع                                                     | 11.   |
| ***                                                         |       |
| مطابع الدار المندسية/القاهرة                                |       |
| تليفون/الاكس : (٢٠٢) ٥٤،٢٥٩٨ (٢٠٢                           |       |

This file was created by an unlicensed copy of CenoPDF. Please go to http://www.lystech.com/ to purchase a license to remove this message.

11.